
Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

103 

O DIVINO E O HUMANO 
NA COSMOGONIA DE PERCY JACKSON E O LADRÃO DE RAIOS  

 
Gabriel Moreira de Vargas1 

 
 
Resumo: O presente artigo tem como enfoque principal o estudo de elementos clássicos, principalmente 
de narrativas mitológicas, em obras de ficção contemporâneas, especificamente o primeiro livro da série 
Percy Jackson e os Olimpianos. Utilizando como base teórica e metodológica o campo de pesquisa de 
Recepção dos clássicos, este trabalho se propõe a analisar a narrativa no primeiro livro do Percy Jackson 
e buscar entender como o autor, Rick Riordan, utiliza a mitologia e os mitos para produzir o primeiro 
livro da série. As ideias e conceitos utilizados na narrativa contemporânea são as peças-chave para a 
compreensão do pensamento de Riordan. Investigando a narrativa do primeiro livro, Percy Jackson e o 
Ladrão de Raios, alguns pontos surgem para análise: os aspectos cosmogônicos que surgem para 
explicar a origem do cosmos, a própria noção de tempo proposta na narrativa e a dinâmica entre o 
humano e o divino na ficção. 
Palavras-chave: recepção dos clássicos; mitologia grega; cosmogonia. 
 

 THE DIVINE AND THE HUMAN 
IN THE COSMOGONY OF PERCY JACKSON AND THE LIGHTNING THIEF 

 
Abstract: This article focuses on the study of classical elements, particularly in mythological narratives, 
in contemporary fiction, specifically in the first book of the Percy Jackson and the Olympians series. 
Using the field of Classical Reception as the theoretical and methodological basis, this article aims to 
analyze the narrative in the first Percy Jackson book and explore how the author, Rick Riordan, uses 
mythology and myths to craft the first book in the series. The ideas and concepts employed in the 
contemporary narrative are key elements for understanding Riordan’s way of thinking. By analyzing the 
narrative of the first book, Percy Jackson and the Lightning Thief, several points emerge for analysis: 
the cosmogonic aspects that explain the origin of the cosmos, the concept of time proposed in the 
narrative, and the dynamic between the human and the divine in fiction. 
Keywords: Classical Reception; Greek Mythology; cosmogony. 
 
 
 

A busca do passado envolve diversas questões que nos servem como pontos de reflexão. 

A antiguidade clássica não é uma conexão contínua e ininterrupta de valores, ideais e cultura, 

como pensam muitos historiadores (MITCHELL, 2011, p. 135). A história é mutável, e temos 

que atentar aos detalhes, às continuidades e rupturas entre os períodos históricos que se seguem. 

Principalmente quando se trata de representações culturais, que mudam conforme as 

perspectivas de cada geração, mas também mudam de acordo como cada indivíduo as recebe e 

interpreta. Quando se trata de obras ficcionais contemporâneas, o que muito se esquece é a 

dimensão na qual aquela obra foi produzida, ou seja, o contexto de produção, assim como o 

próprio contexto literário que está inserida. Como Compagnon afirma, “será preciso lembrar 

que a literatura fala também da literatura. Depois do autor e de sua intenção, devemos deter-

 
1 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 
(UNIRIO). Contato: moreiravargas.uni@gmail.com 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

104 

nos nas relações entre literatura e o mundo” (COMPAGNON, 1999, p. 98). Ao analisarmos a 

obra de Percy Jackson, devemos ter um olhar mais amplo, além daquilo que está propriamente 

escrito, a ideia passada pelo autor.  

Na cena literária atual muitas obras se destacam e conseguem alcançar um público 

amplo, principalmente no atual contexto contemporâneo em que há um grande potencial de 

“viralizar” nas redes sociais. Séries de livros que se utilizam de temas do imaginário medieval 

e clássico, quando bem-feitos, ganham bastante destaque entre os leitores infanto-juvenis (veja 

por exemplo Senhor dos Anéis, Harry Potter e o próprio Percy Jackson). Esses elementos 

“históricos” presentes em obras de literatura de massa2 trazem à tona a importância que é dada 

ao passado (BELTRÃO, 2013, p.07)3 e como essa “mania” de usar o passado na literatura pode 

gerar um aumento considerável nos lucros para as empresas e autores que o utilizam. Esse tipo 

de literatura produz um efeito de massificação e aumento do consumismo, normalmente estando 

tais obras ligadas a produtos e experiências que fazem os amantes dessas séries as consumirem. 

Um exemplo claro é a série de livros de Harry Potter, que para além da venda de produtos já 

bem consolidada no mercado, tem também um imenso parque temático que pode ser visitado 

em Orlando, nos Estados Unidos4. O mercado de “experiências” anda lado a lado ao da venda 

de produtos; nesses parques, a imersão faz com que a realidade se distorça e você tenha a 

sensação de estar realmente naquele mundo ficcional. O que é melhor para as vendas se não a 

fuga da realidade? 

Percy Jackson não se abstém disso. Uma série de livros escrita por um professor de 

história estadunidense, Rick Riordan, trata da vida de um adolescente criado somente pela sua 

mãe e que descobre ser um semideus, filho de Poseidon. Utilizando elementos da narrativa 

mitológica clássica, Rick Riordan envolve Percy Jackson em um mundo “esquecido”, enquanto 

foge de problemas e de inimigos em um cenário contemporâneo, pelas cidades dos Estados 

Unidos. Tais elementos são usados para explicar várias faces da realidade dos personagens da 

história, como por exemplo o Transtorno de Déficit de Atenção ser uma característica 

relacionada ao fato de ele ser um semideus, ou então a ausência materna ou paterna na criação 

 
2 O termo “literatura de massa” é utilizado a partir de conceitos marxistas presentes na Escola de Frankfurt, 
principalmente baseado nas ideias relacionadas ao conceito de Indústria cultural de Theodor Adorno e nas ideias 
de Walter Benjamin sobre a aura presentes nas obras artísticas. Sendo a literatura uma das faces da arte, esse 
gênero torna-se muito comum na contemporaneidade como uma literatura massificada com o objetivo de vender 
e alcançar o máximo de leitores, uma literatura comercial com o principal objetivo da venda. 
3 Claudia Beltrão traz uma importante reflexão acerca deste tema: “os espetáculos com temas da Antiguidade 
refletem o fascínio que esse período exerce na imaginação ocidental. [...] usam a Antiguidade como inspiração, de 
modo a tratar de temas pertinentes a seu próprio tempo, ou, inconscientemente, lançam mão de temas que refletem 
ligações culturais com a Antiguidade.”  
4 Assim como o Harry Potter se faz presente em outros lugares do mundo como em Londres, na Warner Bros 
Studios. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

105 

dessas crianças meio humanas e meio deusas seguindo a narrativa mitológica clássica, assim 

como impõe ao leitor a ideia de centralidade geopolítica e de importância dos EUA no cenário 

global.5 

A data de publicação do primeiro livro da série foi julho de 2005 nos Estados Unidos, 

chegando ao Brasil três anos depois, em 2008. Toda a série se passa num contexto político um 

tanto complexo: quatro anos após os atentados de 11 de setembro e durante um problemático 

empreendimento militar americano: a guerra do Iraque. Além disso, o último livro, o Último 

Olimpiano, é lançado somente em maio de 2009, durante os anos da Grande Recessão 

Econômica, também conhecida como crise neoliberal, e após a crise financeira de 2007-2008, 

sendo a série retomada em 2023 com o novo livro “O Cálice dos Deuses”. O lançamento desses 

livros ocorre em um momento de grande turbulência, definitivamente os EUA precisavam dos 

deuses gregos em solo norte-americano para apoiá-los ao longo desses anos. 

Os diálogos entre os personagens e a própria narrativa se passam sempre em cenários 

conhecidos dos norte-americanos, afinal, toda a trama acontece dentro dos Estados Unidos. Eles 

são o centro do Universo, o ponto de conexão entre o Olimpo e o mundo dos homens, o “coração 

da chama, a potência do Ocidente”, como fala Quíron, mentor de Percy (RIORDAN, 2009, p. 

80). Esse enfoque cosmológico é o tema do presente artigo, que busca analisar a cosmogonia 

no primeiro livro da série Percy Jackson e os Olimpianos, O Ladrão de Raios. As relações entre 

os deuses e os humanos e a explicação da organização cosmológica dentro da ficção são pontos 

principais de análise para explicar as ideias que o autor propôs em seu livro. As próprias figuras 

mitológicas e suas narrativas adaptadas também têm um relevante papel para a análise. 

Através da teoria da Recepção dos Clássicos (com autores como Willis, Bakogianni, 

Fish, Compagnon, Leonard e Prins), a narrativa de O Ladrão de Raios foi abordada. Analisando 

os elementos narrativos na literatura da Antiguidade Clássica, as narrativas poéticas 

mitológicas, podemos perceber como o mundo atual recebe os mitos e os deuses gregos, na 

mesma medida em que esses elementos são usados para determinar uma organização 

cosmológica atual. A semiótica textual se torna outra importante ferramenta metodológica para 

analisar o livro escrito por Riordan, visando compreender não somente a interpretação da 

narrativa, mas o texto e o enunciado em si.  

A literatura tem duas dimensões claras quando analisada minuciosamente: “a literatura 

fala do mundo, a literatura fala da literatura” (COMPAGNON, op. cit., p. 99). O mundo “real” 

e o mundo “ficcional” estão, juntos, participando das narrativas literárias. Não se trata 

 
5 Esse aspecto cosmológico é o atual tema de pesquisa que venho pesquisando no Mestrado Acadêmico do PPGH-
UNIRIO.  Estudo justamente como é organizado o cosmos mitológico na narrativa de Rick Riordan. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

106 

puramente de uma imitação da realidade, o que Compagnon abordaria no conceito de mimésis, 

mas um diálogo entre a realidade e os mundos ficcionais pré-existentes. Percy Jackson se 

encontra aqui, nesse diálogo entre as narrativas mitológicas clássicas e o mundo 

contemporâneo, nesse diálogo entre o passado e presente. Um mundo fantástico onde os deuses 

habitam os mesmos lugares que os humanos, convivendo e se relacionando no mundo de hoje. 

 

Percy Jackson, mitologia e religião grega 

 

Como nos diz Jean-Pierre Vernant, para estudarmos uma religião antiga devemos 

navegar entre duas margens de um mesmo rio: “Precisa abster-se de ‘cristianizar’ a religião que 

ele [o historiador] estuda, interpretando o pensamento, as condutas, os sentimentos do grego” 

(VERNANT, 2018, p. 02), e assim refletindo de forma crítica sobre o que está sendo estudado. 

Olhar o passado em comparação com o presente pode ser uma armadilha para o trabalho do 

historiador e, por isso, é necessário ter uma cautela ainda maior ao se estudar a religião grega. 

Como o próprio autor afirma,  

os fenômenos religiosos têm formas e orientações múltiplas. A tarefa do 
historiador é identificar o que a religiosidade dos gregos pode ter de 
específico, em seus contrastes e suas analogias com os outros grandes 
sistemas, [...] (Ibid., p. 03). 

O estudo das religiões deve, portanto, ser feito a partir das minúcias e especificidades 

que a religião antiga pode apresentar, na mesma medida em que se deve ter cuidado ao compará-

la com outras religiões de seu período, ou mesmo as contemporâneas. 

Porém, termos como Mito, Mitologia, Rito e Religião se confundem quando são 

abordados em alguns trabalhos atuais. Faz-se, então, necessário apresentar uma explicação 

geral sobre a relação entre tais termos. A diferenciação entre esses termos é descabida ou todos 

estão conectados quando se trata da religião grega?  

Comecemos pelo Mito. O termo atualmente pode ser entendido de diversas formas. 

Obviamente, os gregos não tinham a mesma noção do termo como pode ser utilizado hoje em 

dia, um conceito moderno e múltiplo (DOWDEN, 2005, p.05)6, eles entendiam o mito de uma 

forma diferente. A palavra “mito” vem do vocábulo grego mythos, termo que se aproxima do 

que se compreende como narrativa, o que foge das atuais concepções que estão ligadas a este 

 
6 Dowden, em seu livro “The Uses of Greek Mythology” aborda justamente a questão de como nos dias atuais o 
mito é visto: as vezes visto como uma mentira, uma narrativa falsa, ideia muito presente na academia em tempos 
mais antigos. Ou um adjetivo a algo ou alguém com o objetivo de o engradecer. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

107 

termo (PANTEL, 2019, p. 20). Trata-se de “uma narrativa presente em contos que tenha um 

claro envolvimento de deuses ou um propósito religioso e/ou filosófico claro” (DOWDEN, op. 

cit., p. 05). Pantel define o conceito a partir de três eixos básicos: em primeiro lugar, trata-se de 

uma narrativa, assim como também é uma história contada perante um público e que, 

posteriormente, passa a ser transmitida a outras gerações e outros povos, especialmente a partir 

de textos compilados com diversas dessas narrativas (PANTEL, op. cit., p. 21-23). 

Mito é uma narrativa explicativa do cosmos, dos deuses e humanos, que traz luz à 

origem do universo e ao modo como a natureza funciona. Os humanos também têm um papel 

fundamental nessa narrativa:  

Em sua presença num cosmos repleto de deuses, o homem grego não separa, 
como se fossem dois domínios opostos, o natural e o sobrenatural. Estes 
permanecem intrinsecamente ligados um ao outro (VERNANT, op. cit., p. 
05). 

É uma narração de uma história tradicional de um povo, que está ligada à sua memória, 

“o mito está, portanto, ancorado numa temporalidade e num espaço específicos” (PANTEL, op. 

cit., p. 21) Mas não podemos esquecer que essas narrativas tinham um objetivo diferente do que 

apresentam hoje em dia, ao serem compiladas em textos. Na verdade, os mitos tinham um 

caráter oral, eram histórias apresentadas a partir da oralidade e, portanto, mutáveis. Eram 

histórias que, para serem transmitidas, se utilizavam daquilo que Pantel afirmou ser a 

“performance do mito” (Ibid., p. 22). O caráter performativo estava presente nessa dinâmica 

oral, dentro dos lares, nos espaços públicos, passado de geração em geração.  

Embora inicialmente tivessem esse caráter oral, esses mitos foram compilados em 

grandes textos. A presença dos mitos permeou a literatura grega, e também a filosofia. Como 

diz Vernant,  

é pela voz dos poetas que o mundo dos deuses, em sua distância e sua 
estranheza, é apresentado aos humanos, em narrativas que põem em cena as 
potências do além revestindo-as de uma forma familiar, acessível à 
inteligência (VERNANT, op. cit., p. 15). 

A Mitologia, por sua vez, é um conjunto dessas próprias narrativas “tradicionais”, os 

mitos. No caso da Grécia antiga, são as narrativas provenientes da região e do momento 

histórico em que foram geradas. O conjunto dessas histórias compiladas em textos configurou 

a mitologia grega: um corpo textual amplo, composto por poemas épicos que abordavam de 

forma explicativa ao narrar histórias antigas. Homero, Hesíodo e outros poetas foram 

extremamente importantes para esse conjunto que conhecemos como mitologia grega. Eles 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

108 

trouxeram pela sua escrita as diferentes narrativas mitológicas que circulavam naquela região 

conhecida como Grécia e perpetuaram no futuro a sua cosmovisão, e principalmente a sua 

religião. Suas obras são fontes de estudos muito importantes que servem a nós, historiadores, 

“como instrumento de informação sobre o mundo do além” (VERNANT, op. cit., p. 20), sobre 

esse mundo divino presente no imaginário dos gregos. 

Mas o corpo documental que serve como base de estudos da mitologia grega não se 

restringe apenas a documentos literários:  

Não há dúvidas de que nós acessamos a Mitologia Grega sobretudo através de 
textos e que mesmo em tempos antigos, lidos ou performados [teatralmente], 
foram fundamentais para a formação do próprio sentido da mitologia para os 
gregos. Mas textos não são o único meio para essa narrativa mitológica (a 
menos que você tenha uma definição muito ampla para o termo ‘texto’). Os 
Mitos poderiam ser transmitidos oralmente, sem que usasse a narrativa 
específica de um autor – é simplesmente ‘a forma como a história se 
desenrola’. A arte [artes plásticas] também representava os mitos e em ambos 
os sentidos oferecia uma perspectiva deles (DOWDEN, op. cit., p. 05. 
Tradução própria).7 

Tudo isso são aspectos da religião grega: o mito, a mitologia e também os rituais e cultos 

dedicados aos deuses. São universos religiosos que coexistem e dialogam entre si. Diferencia-

se, assim, o mito do rito, sendo o primeiro mais didático, mais apto e mais explícito para que 

possamos nos debruçar e analisar. Por sua vez, o rito, ou culto, é “mais envolvido com 

considerações de ordem utilitária. Nem por isso é menos simbólico” (VERNANT, op. cit., p. 

27). O mito, através do discurso narrativo, deixa claro como funciona a cosmologia e a 

cosmogonia preenchida por elementos divinos e humanos, enquanto o culto aos deuses se faz 

o mesmo de forma mais implícita, necessitando uma abordagem diferente e maior percepção e 

atenção ao serem analisados. Contudo, “cada um tem sua própria maneira de traduzir certos 

aspectos do divino, de ‘presentificar’ o além, de inscrever e de localizar o sagrado no espaço 

deste mundo[...]” (Ibid., p. 28).  

Mas, como os mitos são percebidos e usados nos dias de hoje? Os mitos em suas formas 

clássicas passaram a ser muito estudados no período pós-clássico, gerando diversas 

interpretações, como evidencia Fowler8. A mitografia, isto é, o estudo dos mitos, nunca esteve 

 
7 “There is no doubt that we access Greek Mythology above all through texts and that even in ancient times texts, 
read or performed, were instrumental in forming the Greeks’ own sense of mythology. But texts were not the only 
medium for mythology (unless you have a very broad definition of ‘text’). Myths may be told orally, without 
reproducing a particular author’s account – it is simply ‘how the story goes’. Art too displayed myths and in both 
senses offered a view of them.”  
8 Ver o capítulo “Greek Mythology” de Robert Fowley, presente na obra de Vanda Zajko, A handbook to the 
Reception of Classical Mythology.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

109 

ausente, a pesquisa e análise das fontes que abordam esses elementos mitológicos foram 

intensas e nunca cessaram. Além disso, o uso desses elementos e dos próprios mitos pela cultura 

pop e cultura de massa também foram amplamente utilizadas, como evidenciam Claudia 

Beltrão (2013) e Ika Willis (2017), assim como está muito presente nos próprios debates de 

Recepção dos Clássicos, o que será abordado posteriormente. 

No âmbito cinematográfico e teatral, Beltrão destaca a importância que elementos do 

mundo clássico têm nessas produções culturais atuais:  

os espetáculos com temas da Antiguidade refletem o fascínio que esse período 
exerce na imaginação ocidental. Autores, músicos e diretores usam a 
Antiguidade como inspiração, de modo a tratar de temas pertinentes a seu 
próprio tempo, ou, inconscientemente, lançam mão de temas que refletem 
ligações culturais com a Antiguidade (BELTRÃO, op. cit., p. 07). 

A universalidade e atemporalidade dos clássicos claramente se fazem presentes no 

contexto cultural contemporâneo, e cada vez mais as produções culturais “bebem da fonte” 

clássica. No cenário cinematográfico fica claro essa presença da antiguidade, filmes como 300, 

de 2007, e Gladiador (o vencedor do Oscar de 2001) e sua sequência, Gladiador 2, recém 

lançada, são alguns exemplos a relembrar filmes que alcançaram o mainstream. Porém, ainda 

existem os filmes que não têm ligação explícita com os clássicos, mas estruturalmente seguem 

as narrativas e temas presentes desde as obras clássicas (Ibid., p. 20). Trata-se de um uso dos 

clássicos em formas de representação diferentes, tanto no teatro como no cinema. Um uso do 

passado por mídias contemporâneas nas quais ocorre o diálogo entre o passado e o presente.  

Essa presença também é encontrada na cultura pop, como Willis afirma (Op. cit., p. 109-

110). O apelo à Antiguidade vai desde jogos como Spartan: Total Warrior, séries de televisão, 

como Xena: a Princesa Guerreira, HQs, Young All-Stars, até mesmo fanfics, como Echo (Ibid., 

p. 107-109). Esses são exemplos dados pela autora, mas, se refletirmos um pouco mais, há 

outros exemplos que também remetem à Antiguidade ou utilizam elementos clássicos, e na 

maioria desses casos, esses elementos são usados na cultura popular de forma historicamente 

descontextualizada. 

Um dos pontos que diferenciam a mitologia presente na cultura pop é justamente a forma 

como o termo mito/mitologia é definido. O conceito de mito presente na cultura popular está 

intrinsicamente ligado à teoria psicológica analítica, à teoria junguiana, aliada às ideias de 

Joseph Campbell (2009). A noção arquetípica fundamentada na psicologia junguiana se 

apresenta como um ponto central na delimitação do que é o mito e mitologia: não é uma 

narrativa, ou compilados dessas histórias, que pertencem a um período e lugar específico da 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

110 

história. O mito não é fruto do contexto histórico, cultural e religioso em que fora produzido, 

mas está ligado a um caráter universal do indivíduo, é um conceito “transcultural” e “trans 

histórico” (WILLIS, op. cit., p. 109).   

Percy Jackson utiliza diversos elementos da antiguidade clássica e dos mitos clássicos. 

É também um exemplo claro de que mesmo, no século XXI, os clássicos permanecem como 

uma fonte de inspiração para a literatura. Como no caso abordado por Willis sobre a HQ Young 

All-stars da DC Comics, Riordan importa elementos do mundo antigo para sua narrativa, traz 

monstros e deuses para o mundo contemporâneo. Essa importação a-histórica, ou anacrônica, 

de elementos clássicos não tem sido bem aceita na Academia, geralmente tratando-os como 

narrativas falsas, superficiais e preguiçosas, mas trata-se de um fenômeno histórico-cultural 

valioso da contemporaneidade, que pode ser mais bem compreendido com base nos estudos de 

recepção dos clássicos (WILLIS, op. cit., p. 106).  

  

Recepção dos Clássicos, Semiótica e Ficção 

 

O que é recepção? Em linhas gerais, é um campo de pesquisa que centra sua atenção na 

forma como uma obra clássica é recebida, compreendida e ressignificada posteriormente ao seu 

período histórico de produção. O estudo de recepção envolve uma visão do texto pelo ponto de 

vista do leitor, a partir daquilo que lê, das produções culturais, da forma como as interpreta e as 

discute (WILLIS, 2018, p. 01). Quando se trata dos clássicos, isso envolve diretamente os textos 

definidos a partir de uma estrutura hierárquica pré-definida de “importância” de obras literárias 

do mundo antigo, ligadas à Antiguidade Clássica (BAKOGIANNI, 2016, p. 115). Sendo assim, 

fica claro que direcionando nosso olhar para a recepção, categoricamente estamos visando o 

texto propriamente dito, mas não só a mensagem contida ali, também a forma como o leitor a 

recebe. Afinal, “todos os textos são criados para um público, e só se tornam significativos 

quando são lidos, vistos ou ouvidos.” (WILLIS, 2018, p. 01). 

A Recepção está muito ligada às ideias do estruturalismo linguístico, concebendo a 

língua como um sistema de signos que exprimem ideias, mas que se distingue da escrita, sendo 

a segunda uma representação da primeira (SAUSSURE, 2006, p. 24-34).  Dessa forma, o signo, 

o significado e o significante são três termos que servem como meios interpretativos da 

mensagem passada em cada texto; o signo sendo o sentido total proposto no enunciado, o 

significado sendo o conceito e o significante aquilo que nos remete a uma imagem presente no 

“real”. O que, para Willis, estaria ligado a um sistema comunicacional composto pelo remetente 

(o autor), a mensagem (o texto) e o destinatário (o leitor). O signo só pode ser entendido a partir 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

111 

dessa relação entre esses três personagens presentes na transmissão da informação (WILLIS, 

2018, p. 05).  Assim,  

A crítica da estética da recepção concentra-se no protagonismo desempenhado 
pelo leitor na formulação de significado. Cada leitor recebe um texto de 
maneira única, dependendo de sua educação, experiências de vida e interesses 
pessoais (BAKOGIANNI, op. cit., p. 115). 

Enquanto a semiótica textual, metodologia proveniente do estruturalismo linguístico, 

tem seu olhar voltado à enunciação, o discurso, e ao enunciado, o texto propriamente dito 

(CARDOSO, 1997, p. 107-108), a recepção se volta ao destinatário e sua interpretação daquela 

mensagem. Ambas as metodologias podem ser muito úteis quando utilizadas em conjunto para 

a análise de um texto. 

A recepção então, deve ser vista como uma forma de diálogo, um diálogo entre o 

passado e o presente. Ela deve ser um modelo de estudo em que se “[...] recusa a armadilha de 

entender a recepção como um estudo completamente passivo (‘tradição’) ou completamente 

ativo (‘apropriação’)” (LEONARD, 2010, p. 04).  Os estudos de recepção devem encontrar um 

meio-termo entre essas duas formas de interpretação, um diálogo que pode servir para examinar 

as relações entre o presente e o passado. Afinal, cada interpretação de uma obra dita clássica é 

mediada por diversas formas de leitura, por diversas interpretações da antiguidade clássica. 

Esse estudo sempre está “[...] orientando-nos simultaneamente ao passado, ao presente e ao 

futuro” (Ibid., p. 05).  

Somente o enfoque na forma como o leitor compreende o texto pode, também, tornar a 

análise um pouco fora de contexto, caso não levemos em consideração o próprio contexto de 

produção da obra. A mensagem por si só traz consigo um significado (um conceito), e a forma 

como a interpretamos está intimamente ligada ao contexto de sua produção e a própria formação 

do leitor, com suas inclinações ideológicas: 

Que o que vem a seguir seja comunicação ou entendimento não se deve ao 
fato de eu e ele compartilharmos uma linguagem, no sentido de conhecermos 
os significados das palavras individuais e as regras para combiná-las, mas 
deve-se a que uma maneira de pensar, uma forma de vida nos compartilha e 
nos implica num mundo de objetos, intenções, metas, procedimentos, valores 
etc. que-já-estão-no-seu-respectivo-lugar (FISH, 1992, p. 192). 

Não há um sentido literal intrínseco à obra, mas uma multiplicidade de interpretações a 

partir do texto, o que Bakogianni confirma ao tratar os textos clássicos por uma “rejeição de 

um texto único, integral, objetivo e fixo”, justamente o oposto de como pensavam autores do 

neocriticismo e teóricos pós-modernos (BAKOGIANNI, op. cit., p. 115). O mundo interno do 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

112 

leitor, suas intenções, metas e valores também influenciam na sua interpretação, uma mensagem 

variável adaptada às situações que a envolve: 

[...] os enunciados emergem somente em determinadas situações e, dentro 
dessas situações, o significado normativo de um enunciado será sempre óbvio 
ou pelo menos acessível, embora em outra situação esse mesmo enunciado, 
não sendo mais o mesmo, terá outro significado normativo que será não menos 
óbvio e acessível (FISH, op. cit., p. 195). 

Essa fluidez torna a análise de qualquer texto bastante interpretativa, na medida em que, 

dependendo do contexto da leitura ou da visão do próprio leitor, a escolha temática e o caminho 

interpretativo sobre o que está escrito pode mudar. Mas, para que fique bem claro, a mensagem 

do texto está ali, presente e concreta, e o que pode mudar é a forma como o leitor a recebe, a 

interpreta. 

Mas, o que é um clássico? Este questionamento surge num debate mais contemporâneo, 

colocando em destaque o objeto de estudo daqueles que se consideram classicistas: as obras 

clássicas da antiguidade (BEARD, 2013, p. 10-11)9. Repensar o passado é uma experiência a 

que cada historiador deve se atentar, devemos sempre olhar criticamente a todo e qualquer 

objeto de estudo; devemos colocar em questão o momento de sua produção, por quem foi 

produzido e seu viés ideológico, seus objetivos e como foi recebido pelo público. Como 

Mitchell evidencia, na Europa assim como nos Estados Unidos, existe uma ideia de que uma 

“conexão contínua e ininterrupta entre os mundos antigos e modernos” permanece, que somos 

herdeiros diretos daqueles povos da Antiguidade Clássica, culturalmente e ideologicamente 

(MITCHELL, op. cit., p. 133)10. Esta é uma falsa crença que ignora completamente a recepção 

dos povos posteriores e os contatos culturais entre diferentes povos, nos mais distintos 

momentos, ao longo da história. Essa ideia equivocada deve ser combatida, os povos que 

existem no momento atual são exatamente como são devido às grandes trocas culturais que 

foram realizadas ao longo de sua história. O processo de troca, adaptação e ressignificação em 

termos culturais aconteceram e acontecem nos dias de hoje.  

Quando se trata dos textos clássicos, devemos entender até mesmo as diversas e 

complexas rotas que esses escritos fizeram para chegar até os leitores dos dias de hoje. Como 

 
9 Mary Beard afirma que a resposta para uma pergunta como essa é muito difícil, tratando a questão de definir 
esses termos ou conceitos como complexos por acabar por excluir ou generalizar demais. A alternativa que ela 
encontra é tratar o tema como um estudo entre a lacuna (gap) entre a antiguidade e nós, contemporâneos.  
10 A autora inclusive traz um outro autor para debate, o acadêmico escocês-americano chamado Gilbert Highet que 
aborda justamente tais ideias. Tratando o nosso mundo atual como uma continuação do mundo antigo de Grécia e 
Roma, principalmente nas questões intelectuais e espirituais, esta posição ignora completamente a importância 
que diversos povos tiveram na construção cultural atual.   



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

113 

exemplo podemos utilizar os textos filosóficos gregos, já que muitas obras sobreviveram e 

foram transmitidas ao “Ocidente” principalmente através dos árabes. A recepção feita pelos 

árabes acabou por formar as ideias de grandes autores medievais, renascentistas e posteriores 

que basearam suas obras em seus manuscritos (MITCHELL, op. cit., p. 134)11. Isso sem contar 

a própria ideia da tradução, que por si só já torna irreal uma interpretação completa do 

“original”. A tradução é uma adaptação da obra vertendo-a da sua língua nativa e seu contexto 

espaço-temporal a um outro idioma e contexto, perdendo um pouco de sua “aura” (BENJAMIN, 

1987, p. 167-168)12, seu aspecto original, autêntico, o que influencia ainda mais a própria 

interpretação do texto. 

O coletivo “The Postclassicism” trata o classicismo (ou clássicos, Classics em inglês, 

que designa o campo de estudos) como uma construção dos ideais da Antiguidade Clássica 

grega e romana: 

Classicismo [ou estudos dos clássicos] é uma construção da antiguidade grega 
e romana inicialmente como um ideal e uma origem, simultaneamente além 
do tempo e localizada no tempo, uma narrativa carregada de valores que 
permanece tão paradigmática para o mainstream cultural da sociedade atual 
como um todo13 (POSTCLASSICISMS COLLECTIVE, 2020, p. 03).   

O que pode definir os “clássicos” é, em linhas gerais, a forma como é feito o estudo do 

mundo clássico e a forma como a sociedade se relaciona com esse campo. Trata-se de um 

diálogo entre o estudo de um corpo documental da antiguidade, sendo este composto por um 

seleto grupo de obras tratadas como documentos que sobreviveram aos dias atuais, e o contexto 

sociocultural e intelectual de nossa época (Ibid., p. 04). 

Sempre voltamos ao passado quando desejamos algo, mesmo que não possamos definir 

o que desejamos especificamente e, desse modo, temos que ter em mente que o trabalho de um 

classicista é também um ato político e ético (Ibid., p. 05). A partir disso, é preciso ter em mente 

a perspectiva crítica necessária para olhar uma obra antiga ou contemporânea que dialoga com 

 
11 Mitchell baseia seu argumento principalmente em Aristóteles e sua recepção por Ibn Rushd, conhecido também 
por Averróis. Essa recepção dos textos filosóficos-políticos por Averróis foi o contato indireto sobre o qual 
pensadores da Idade Média como Tomás de Aquino se debruçaram e traduziram para desenvolver suas ideias. 
Trata-se, portanto, de uma recepção da recepção, uma recepção dupla, além, é claro, da própria tradução envolvida 
no processo. O questionamento que fica é: será que isso pode ter influenciado a própria intepretação desses grandes 
pensadores medievais e renascentistas?  
12 Ver o conceito de aura de Walter Benjamin. A ideia de que toda obra tem uma “aura”, o aspecto que a torna 
uma produção cultural autêntica, “o aqui e o agora da obra, sua existência única, no lugar onde se encontra.” Este 
artigo, contudo, não leva em conta a problemática original do autor direcionada à reprodutibilidade das obras de 
arte e produções culturais em geral no contexto capitalista.  
13 “Classicism is a construction of Greek and Roman antiquity as at once an ideal and an origin, at once beyond 
time and located in time, a value-laden narrative that stands both as paradigmatic for mainstream society as a 
whole”.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

114 

os aspectos clássicos, assim como a exacerbada valorização de algumas obras e elementos desse 

mundo antigo. 

Não se pode ignorar a importância que os clássicos têm atualmente. Eles permanecem 

no imaginário atual, às vezes são evocados intencionalmente com objetivos claros ligados 

àquele que o faz, ou simplesmente são um fruto inconsciente que se manifesta nas entrelinhas 

em todos os aspectos sociais e culturais em que se apresentam. Ao analisarmos a forma como 

a relação entre o passado e o presente é forjada em nosso imaginário, nossa percepção dos usos 

do passado nos mobilize para a produção de um novo futuro, fazendo com que o estudo não 

seja tão passivo, a partir da ideia de uma “tradição clássica”, mas uma forma mais ativa de ver 

o passado e analisar suas representações no presente (LEONARD e PRINS, op. cit., p. 02). Ao 

analisarmos as obras clássicas, estamos trazendo luz não só para o passado, mas também para 

o presente; trata-se de uma análise do passado na escrita do presente. Mas, e o futuro? Ao 

apresentarmos essas ideias de como olhamos para o passado de nosso momento histórico, o 

presente, deixamos para o futuro a interpretação dessa visão. É como um trabalho de Chronos: 

o presente, o passado e o futuro estão intimamente ligados quando se trata da Recepção. 

Um texto só existe se há um público que o leia. Com base nessa afirmação surge uma 

questão: como poderemos encontrar um sentido naquela mensagem se não existe uma ideia de 

“sentido completo” daquela obra? Não há um sentido completo que abarque todos os 

significados contidos em um texto, e esse aspecto é muito bem apresentado no cenário 

acadêmico atual. Diversas interpretações sobre uma mesma obra são feitas. Muitos autores, que 

escolhem a mesma obra como fonte histórica para análise, acabam divergindo com relação à 

forma como o signo, a informação e a mensagem se apresentam ali. Essa questão interpretativa 

da literatura, antes de ser um problema, na verdade, é um combustível para os estudos dos 

clássicos, para o estudo dos antigos. Voltando os holofotes para Percy Jackson, a questão 

principal deste artigo é: como os elementos mitológicos clássicos são usados por Riordan e 

como ele alia essa narrativa com a sua ideia cosmológica? Essa indagação torna o presente 

artigo uma análise da ideologia dessa obra de ficção direcionada ao público infanto-juvenil. 

A partir da leitura do livro, fica claro que as narrativas mitológicas são a base sobre a 

qual Riordan estrutura seu pensamento. A presença dos deuses, dos monstros mitológicos e de 

outras figuras dos poemas épicos gregos servem como justificativa para a apresentação da sua 

ideia principal: o centro do cosmos são os Estados Unidos. É como se sua narrativa, repleta da 

presença divina, fosse uma correnteza, que carrega entre as águas a premissa mais importante. 

Não é uma informação despropositada ou impensada, tudo faz parte de sua narrativa. Em Percy 

Jackson há uma recepção clara de narrativas presentes em poemas épicos gregos, como os de 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

115 

Hesíodo e de Homero. Isso porque o próprio autor não tem nenhuma pretensão de esconder 

essa apropriação, nada é feito nas entrelinhas. Seu objetivo é claro: ele utiliza essas narrativas 

clássicas como forma de desenvolver sua história. Não é algo “subentendido” na trama, uma 

estrutura interna da sua obra que, embora se queira imperceptível permite avistar certas 

semelhanças estruturais.  Em Percy Jackson, não se trata de uma adaptação de narrativa de um 

meio para o outro como, por exemplo, acontece na adaptação da própria série de livros para a 

linguagem cinematográfica e até mesmo para a nova recente série, publicada em 2023. O meio 

pelo qual a recepção é feita é o mesmo: a escrita.14 É uma história “nova”, que se passa nos dias 

de hoje, com personagens jovens que têm problemas adolescentes do mundo contemporâneo e 

que tentam sobreviver em uma realidade em que as narrativas mitológicas clássicas estão vivas 

e presentes no cotidiano.  

De acordo com o autor, que o afirma explicitamente, o centro cosmológico teria passado 

da Grécia para Roma, considerando então os dois centros cosmológicos anteriores a seu 

respectivo período histórico, para só depois passar o bastão para os Estados Unidos no mundo 

atual. A “chama do Ocidente” e sua “herança” estavam presentes no país, e consequentemente, 

os deuses também estariam vivendo ali. Essa informação é passada em um importante diálogo 

entre as personagens Percy Jackson e Quíron no capítulo 5, “Eu jogo Pinochle com um cavalo”, 

em uma cena na qual Percy recupera os sentidos após estar inconsciente depois de uma luta 

contra o Minotauro. Esse diálogo é central para o entendimento da ideia do autor, e a voz de 

Quíron ressoa como a de Riordan, um eco que parece distante, mas na verdade bem próximo. 

O Estados Unidos surge como a morada dos deuses gregos, “o coração do Ocidente”. 

- [...] A chama começou na Grécia. Então, como você bem sabe... ou espero 
que saiba, já que foi aprovado no meu curso... o coração da chama se mudou 
para Roma, e assim fizeram os deuses. Ah, com nomes diferentes, talvez: 
Júpiter em vez de Zeus, Vênus em vez de Afrodite, e assim por diante; mas as 
mesmas forças, os mesmos deuses (RIORDAN, 2009, p. 80. Grifo próprio). 

Os Estados Unidos figuram, a partir desse trecho, como os responsáveis por manter a 

cultura clássica. Trata-se de um discurso ideológico muito bem definido, transmitido em um 

diálogo, que de início parece ser despretensioso. Fica claro que o objetivo é defender a ideia de 

que a tradição clássica está presente no país norte-americano e reforçar a importância que os 

Estados Unidos detêm no mundo contemporâneo. Trata-se de um simbolismo. Outros países da 

 
14 Embora as narrativas mitológicas estejam presentes em poemas épicos da Antiguidade Clássica e Percy Jackson 
seja um romance, e tais elementos sejam recebidos de uma forma diferente. Ainda assim, ambos são apresentados 
a partir da escrita. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

116 

Europa já foram os responsáveis por também abrigar essa chama no passado, o presente é dos 

americanos, o centro do cosmos. É devido a isso que os deuses gregos estão vivendo no país. 

Assim, a recepção é um campo de estudo, teórica e metodologicamente falando, que 

envolve a análise dos textos, a história da leitura ou a recepção que alguma obra teve pelo 

público em geral e, também, a parte teórica da recepção, que abarca questões da natureza da 

interpretação, língua e significado. É um “diálogo com o passado clássico, independentemente 

da forma que tenha: é como uma conversa de via dupla em vez de um monólogo priorizando 

um ou outro lado” (BAKOGIANNI, op. cit., p. 116). Ela prioriza debate sobre as produções 

contemporâneas que recebem as ideias clássicas e as utilizam no mundo contemporâneo. Como 

o cenário literário e intelectual dos antigos pode se adequar ao contexto político-econômico 

literário atual?  

 
Cosmogonia, Teogonia e as relações entre o humano e o divino 
 

- Como se fôssemos usar isso na vida real. Como se fossem falar nas nossas 
entrevistas de emprego: ‘Por favor explique por que Cronos comeu seus 

filhos’ (RIORDAN, op. cit., p. 14) 

É assim que Nancy Bobofit, personagem secundária de Percy Jackson e o Ladrão de 

Raios, vê os mitos e histórias mitológicas antigas, como algo que não consegue ser “usado” na 

“vida real”. Pensando os mitos por um viés utilitário, realmente não podemos afirmar que a 

mitologia grega seja de grande ajuda, pois não precisamos da mitologia para cozinhar, estudar 

o que quer que seja, entre outras atividades cotidianas que fazemos. O que não se pode negar é 

a importância que essas narrativas ainda têm nos dias de hoje, como permanecem como fonte 

de inspiração para os mais diversos campos culturais. 

Essa importância se reflete diretamente na literatura infanto-juvenil atual. Percy Jackson 

é justamente uma fantasia em que os deuses coexistem no mundo humano. É uma narrativa que 

se apropria dos mitos clássicos e as utiliza em sua própria história, trazendo todo o mundo 

clássico à tona, enquanto o leitor, geralmente jovem, imerso naquele texto se vê maravilhado 

com o mundo em que Percy e outros semideuses vivem. Esse mundo muito complexo contém 

explicações com teor ideológico explícito. É justamente esse mundo, com seus deuses, 

semideuses e humanos que iremos abordar. 

A noção de tempo tem um caráter central que estrutura a narrativa fantástica. Riordan 

utiliza dois elementos da mitologia grega para ditar os caminhos que o herói deve percorrer, 

por dois mitos: as moiras e o oráculo (representado aqui como o espírito do Oráculo de Delfos, 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

117 

do mito da batalha de Apolo com Python). As moiras são logo apresentadas nas primeiras 

páginas do livro, no capítulo dois, “Três velhas senhoras tricotam as meias da morte”, e são 

apresentadas como “três velhas senhoras sentadas em cadeiras de balanço à sombra de um 

bordo, tricotando”, que tinham “o rosto pálido e enrugado como fruta seca, cabelo prateado 

preso atrás com lenço branco, braços ossudos espetados para fora de vestidos de algodão” (Ibid., 

p. 33). Tal como no mito das moiras, as três irmãs deusas (Cloto, Láquesis e Átropos) que 

definiam o destino dos humanos ou dos deuses, elas têm um papel fundamental na narrativa de 

Percy Jackson. O tempo está conectado à ideia de destino (moira, em grego), portanto, trata-se 

de um conceito temporal de longa duração. Por isso a ação tomada pelas deusas, o ato de cortar 

o fio, de pôr fim a uma vida, é relembrado ao longo dos livros da série e se confirma ao final. 

O ponto é: a temporalidade abordada aqui é longa e individual, já que quem as vê é Percy 

Jackson, e após olhá-lo, o fio é cortado. 

Outro mito ligado à noção de tempo na narrativa é o Oráculo. A própria prática de 

consultar um oráculo para ter respostas sobre o futuro, resolver incertezas e dúvidas, era uma 

prática cultural e religiosa largamente praticada pelos gregos, mas na história não é tratada dessa 

forma. Ali, esse ser, o Oráculo, se apresenta como o “espírito de Delfos, porta-voz das profecias 

de Febo Apolo”, e auxilia Percy a encontrar a sua profecia, que o acompanha até o fim do livro. 

Descrito como uma múmia, “um tipo de receptáculo horripilante para uma outra coisa, [que 

detinha] o poder que girava em espiral à minha volta na névoa verde”, o Oráculo tem um papel 

decisivo na história. É esse espírito que guia a narrativa até o fim do livro. No mesmo parágrafo, 

Riordan ainda o compara com as moiras apresentando-lhes como uma presença “antiga, 

poderosa e, sem dúvida, não-humana” (Ibid., p. 148). O Oráculo também trata do destino, como 

as moiras, mas um destino em um futuro mais próximo que as moiras que, inclusive, delimitam 

o limite-futuro de um ser: a sua morte. No primeiro livro, o destino é retratado como um futuro 

muito próximo do personagem, ligado à aventura na qual o herói irá se envolver. 

 Essas duas formas de apresentar o futuro do personagem, como também traçar o 

caminho da narrativa, são exemplos das marcas temporais no livro. A noção de tempo é ligada 

ao destino, que é muito bem delimitado na história. Juntamente a essas duas, o Oráculo, 

representando o futuro próximo, e as moiras, o futuro mais longínquo, se apresenta também o 

presente em que se passa a história. No contexto narrativo, o destino já está traçado, restando 

ao leitor apenas descobrir como ocorrerão os fatos para que aquilo já pré-determinado ocorra. 

A própria traição de um dos seus amigos semideuses mais próximos, Luke, filho de Hermes, 

que é apresentada na profecia dada pelo Oráculo a Percy, surge como uma surpresa, um plot 

twist na história. Esta situação nos apresenta o outro olhar humano para os deuses: um olhar de 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

118 

raiva e ressentimento direcionada a figura paterna. Na narrativa não fica clara a importância de 

Luke para a história, pois inicialmente se trata de um personagem secundário, mas a relação e 

sua visão com os deuses são um bom exemplo de como os humanos podem se relacionar de 

formas diferentes com os deuses na narrativa. O passado também está muito presente, 

principalmente representado por memórias e lembranças de Percy com sua mãe. 

Outro aspecto temporal é a explicação do autor sobre a origem do cosmos, a 

cosmogonia. No capítulo 10, “Eu destruo um ônibus”, um importante diálogo explicita a ideia 

do autor ao abordar um tempo antes dos olimpianos: 

- Quíron... - falei. - Quando você diz que os deuses são imortais... quer dizer, 
havia um tempo antes deles, certo?  
- Quatro eras antes deles, na verdade. O Tempo dos Titãs foi a Quarta Era, às 
vezes chamada de Era de Ouro, o que sem dúvida é um nome impróprio. Esta 
época, a época da civilização ocidental e reinado de Zeus, é a Quinta Era.  
- Então como era... antes dos deuses?  
Quíron contraiu os lábios.  
- Nem mesmo eu sou bastante velho para me lembrar disso, criança, mas sei 
que era um tempo de trevas e selvageria para os mortais. Cronos, o Senhor dos 
Titãs, chamou seu reinado de Era de Ouro porque os homens viviam em 
inocência e livres de todo o conhecimento. Mas isso era mera propaganda. O 
rei Titã não se importava nada com sua espécie a não ser para servir de 
aperitivo, ou como fonte de entretenimento. Foi só no início do reinado do 
Senhor Zeus, quando Prometeu, o bom Titã, trouxe o fogo para a humanidade, 
que sua espécie começou a evoluir, e mesmo então Prometeu foi estigmatizado 
como pensador radical. Zeus o castigou severamente, como você deve se 
lembrar. É claro, por fim os deuses se interessaram pelos seres humanos, e 
nasceu a civilização ocidental (Ibid., p. 163-164. Grifo próprio). 

Antes da era dos deuses do Olimpo, que se estende até os dias atuais, existiram outras 

quatro eras anteriores. O mundo já existia antes dos deuses do Olimpo, era governado pelo 

Caos, pela “selvageria” e pelas “trevas”, enquanto a “evolução”15 só veio com a tomada do 

poder por Zeus, contra seu pai Cronos, que reconfigurou uma organização cosmológica nas 

relações de poder entre os deuses e os humanos, nascendo a “civilização ocidental”. É 

interessante ressaltar o uso de ideias de Ovídio para a explicação da origem do mundo pelo 

Caos: 

Antes do mar e da terra, e do céu que tudo cobre,  
era uniforme em todo orbe o aspecto da natureza, 
à qual chamaram Caos: massa confusa e informe, 
apenas peso inerte, amálgama discordante  
de elementos mal unidos (Ovídio, 2017, p. 43. Grifo próprio). 

 
15 É interessante notar como o termo caos está atrelado à termos como “selvageria” e “trevas”, enquanto o termo 
“evolução” está intimamente ligado à ordem estruturada com a chegada de Zeus e os outros olimpianos ao poder. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

119 

A origem do mundo estava ligada ao Caos, aspecto mais primitivo, sem a presença de 

Titãs e deuses. Nesse trecho Riordan, através de Quíron, deixa claro a sua perspectiva sobre 

esse momento, um período marcado pelas “trevas” mas que ao mesmo tempo evidencia ao leitor 

resquícios de obras clássicas como a de Ovídio.   

Mas, e os outros povos que existiam e existem no mundo atual? Quais eram as Eras 

anteriores a essa tal era de Ouro mencionada por Quíron? Porque o conceito de evolução está 

ligado à essa noção de ordem e, em contrapartida, “selvageria” e “trevas” estão ligadas ao caos? 

A partir desse diálogo muitas questões surgem, que podem tangenciar o tema proposto por este 

artigo e por isso volto ao objetivo original: a origem do mundo como conhecemos foi resultado 

de uma tomada de poder de Zeus. A ordem começa a partir da instauração de uma nova era, a 

quinta era, a era da Civilização Ocidental. Os povos à direita da Europa, ditos orientais, não são 

contemplados nesse diálogo, trazendo a ideia de uma exclusividade daqueles que receberam a 

definição como um povo “ocidental”, a Europa e os Estados Unidos: 

- Você quer dizer que os deuses gregos estão aqui? Tipo... nos Estados 
Unidos?  
- Bem, certamente. Os deuses mudam com o coração do Ocidente. - O quê? 
- Vamos, Percy. O que vocês chamam de civilização ocidental. Você acha que 
é apenas um conceito abstrato? Não, é uma força viva. Uma consciência 
coletiva que ardeu brilhantemente por milhares de anos. Os deuses são parte 
dela. Você pode até dizer que eles são sua fonte ou, pelo menos, que estão 
ligados tão intimamente a ela que possivelmente não vão deixar de existir, a 
não ser que toda a civilização ocidental seja destruída. A chama começou na 
Grécia. Então, como você bem sabe... ou espero que saiba, já que foi aprovado 
no meu curso... o coração da chama se mudou para Roma, e assim fizeram os 
deuses. Ah, com nomes diferentes, talvez: Júpiter em vez de Zeus, Vênus em 
vez de Afrodite, e assim por diante; mas as mesmas forças, os mesmos deuses.  
- E então eles morreram.  
- Morreram? Não. O Ocidente morreu? Os deuses simplesmente se mudaram, 
para a Alemanha, para a França, para a Espanha, por algum tempo. Onde quer 
que a chama brilhasse mais, lá estavam os deuses. Eles passaram vários 
séculos na Inglaterra. Tudo o que você precisa é olhar para a arquitetura. As 
pessoas não esquecem os deuses. Em todos os lugares onde reinaram, nos 
últimos três mil anos, você pode vê-los em pinturas, em estátuas, nos prédios 
mais importantes. E sim, Percy, é claro que agora eles estão nos Estados 
Unidos. Olhe para o símbolo do país, a águia de Zeus. Olhe para a estátua de 
Prometeu no Rockfeller Center, para as fachadas dos edifícios governamentais 
em Washington. Eu o desafio a encontrar qualquer cidade americana onde os 
olimpianos não estejam proeminentes expostos em vários locais. Goste ou não 
– e acredite, uma porção de gente não gostava muito de Roma também -, os 
Estados Unidos são agora o coração da chama. São a grande potência do 
Ocidente. E, portanto, o Olimpo é aqui. E nós estamos aqui” (Ibid., p. 80. 
Grifo próprio). 

No atual contexto Riordan afirma que o centro do cosmos é os Estados Unidos. 

Ancorado nas representações atuais, como o símbolo americano ser uma águia e até mesmo a 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

120 

arquitetura contemporânea, o autor reafirma a presença divina no país da América do Norte. 

Será que tais exemplos não se configuram aos outros povos que tiveram contato com a cultura 

grega, como os povos da América Latina, África ou Ásia? A presença dos deuses gregos na 

pintura e literatura é tratado como algo restrito aos estadunidenses e aos europeus, 

principalmente os países do Ocidente Europeu. Observa-se que todos os exemplos dados giram 

no eixo Europa - América do Norte (EUA). Será que na visão do autor os deuses não poderiam 

ter vivido em outros locais do Ocidente ou apenas não considera outras regiões como Ocidente? 

Ou talvez esses outros povos e nações nem sejam tão relevantes para o autor e, por isso, não foi 

necessária a menção. De fato, são indagações despretensiosas, naturalmente não poderemos 

responder essas perguntas, mas devemos levantá-las, pois Percy Jackson foi e é um grande 

sucesso de vendas, influenciando diversas gerações em todo mundo. 

E que deuses são esses? Os deuses são definidos como “grandes forças [que] estão em 

ação na sua vida. Os deuses, as forças que você chama de deuses gregos, [...].” Mas não o Deus, 

com D maiúsculo, metafísico, como Quíron fala, mas “os grandes seres que controlam as forças 

da natureza e os empreendimentos humanos” (Ibid., p. 75). Neste universo os deuses estão 

ligados objetivamente aos aspectos naturais, representando inclusive pelos seus objetos de 

poder, como por exemplo o raio-mestre de Zeus que fora roubado e que direciona toda a 

história, que estão ligados à natureza. Trata-se de seres imortais (Ibid., p. 76 e 163) que estão 

sempre em contato com o mundo humano, se relacionando, se apaixonando por humanos e 

tendo filho (Ibid., p. 103), os chamados semideuses: 

- Será? Qual é a coisa mais comum que os deuses faziam nas velhas histórias? 
Eles andavam por aí se apaixonando por seres humanos e tendo filhos com 
eles. Você pensa que eles mudaram os hábitos nos últimos milênios? (Ibid., p. 
103) 

Embora os deuses sejam a representação das forças da natureza, sua aparência e suas 

atitudes são antropomórficas. Há um pouco do humano no divino.  

O próprio autor utiliza a narrativa mitológica clássica para abordar a questão da ausência 

paterna de que se ressente Percy Jackson: “Você pensa que eles mudaram os hábitos nos últimos 

milênios?” No entanto, muitos pontos os diferenciam dos humanos, e isso começa pelo básico: 

pelo sangue. Os deuses não sangram como nós, humanos, isso porque não têm sangue e sim 

Icor, o sangue dourado dos deuses (Ibid., p. 340). Embora seus atos e pensamentos muitas vezes 

possam confundi-los com meros humanos, toda sua composição física e biológica se diferencia 

dos humanos.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

121 

Os semideuses são uma mistura dos humanos e dos deuses. Detêm alguns atributos que 

estão muito ligados ao seus pais divinos, mas são mortais. É o que caracteriza de uma forma 

geral, os semideuses ou meio-sangues: 

- Você não percebe, Percy? Você está em casa. Este é o único lugar na terra 
seguro para crianças como nós.  
- Você quer dizer crianças mentalmente perturbadas?  
- Eu quero dizer não-humanas. Não totalmente humanas, de qualquer modo. 
Meio humanas.  
- Meio humanas e meio o quê?  
- Acho que você sabe.  
Eu não queria admitir, mas sabia, sim. Senti um formigamento nos membros, 
uma sensação que às vezes me tomava quando minha mãe falava sobre meu 
pai.  
- Deusas - disse eu. - Meio deusas.  
Annabeth assentiu. - Seu pai não está morto, Percy. Ele é um dos olimpianos. 
(Ibid., p. 102-103. Grifo próprio). 

Os semideuses não são humanos, isto é, não são totalmente humanos, e estão exatamente 

no meio termo entre os humanos e os deuses: eles têm características de seus pais (Annabeth 

por exemplo, por ser filha de Atena, detém capacidade em combate e inteligência, 

características dominantes na personagem), e ao mesmo tempo são passíveis de morrer, assim 

como um humano comum. Há um pouco de divino no humano. 

Os semideuses são comparados por Riordan com heróis, assim como os heróis presentes 

nas histórias clássicas. Quíron, por exemplo, compara Percy com Hércules e Jasão (Ibid., p. 

161), e seu pai, que afirma ter lhe dado um “destino de herói”, um destino trágico na concepção 

do personagem (Ibid., p. 356). Os meio-sangues já nascem com essa natureza heroica 

impregnada em si mesmos, motivo pelo qual os monstros os perseguem e os capturam. Faz 

parte de sua natureza. Mas, a partir do que é apresentado ao longo da narrativa, os filhos dos 

três principais deuses, Zeus, Poseidon e Hades, são mais fortes e, portanto, têm características 

que os distanciam dos demais. O destino do herói na série está ligado justamente a esses 

personagens que se enquadram na hierarquia de poder dos deuses, uma hierarquia definida a 

partir da tríade. Essa ideia de herói está muito ligada a noção arquetípica do conceito16, assim 

como Ika Willis (Ibid., p. 94) afirmou. 

A visão dos meio-sangues sobre seus pais divinos difere muito. Alguns adoram e 

cultuam seus pais, através de orações, pedidos de proteção e ritos. Outros acreditam que os 

deuses não se importam com seus filhos e os ignoram, como Annabeth (Ibid., p. 104). Outros 

 
16 “- Eles [os monstros] não têm alma, como você e eu. Você pode bani-los por algum tempo, talvez até por toda 
a vida, se tiver sorte. Mas eles são forças primitivas. Quíron os chama de arquétipos.”  
 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

122 

ainda, devido às condições da ausência paterna ou materna, se revoltam contra os deuses em 

geral, como Luke, vendo-os como arrogantes e desejando destruir o Olimpo a todo custo (Ibid., 

p. 376-377). A ausência paterna ou materna na criação dessas crianças ajuda a formular tais 

ideias sobre eles, e as consequências são diferentes na narrativa. Assim como nos mitos 

clássicos, os deuses, principalmente Zeus e Poseidon, se relacionavam com humanas e tinham 

filhos com elas. Após o nascimento daquele bebê os deuses se ausentavam por não poderem 

“interferir” ou ajudar diretamente seus filhos17 (Ibid., p. 280-281). O que diferencia bastante da 

narrativa clássica é a relação das deusas gregas com homens comuns, que não é muito usual. 

Annabeth é um exemplo: filha de Atenas com um homem comum, assim como outras diversas 

crianças presentes no acampamento meio-sangue. 

Esses foram alguns pontos que permeiam a narrativa de Percy Jackson. Muitos outros 

são passíveis de pesquisa, pois trata-se de um livro inteiro citando mitos antigos, deuses, 

monstros e semideuses. Há também alusões diretas a mitos de origem de monstros e deuses que 

não caberiam neste artigo, assim como a própria relação um pouco confusa entre os deuses, 

principalmente nesse primeiro livro em que Zeus, Poseidon e Hades ameaçam uma guerra em 

nível global. Trata-se de um documento rico para análise de recepção desses mitos clássicos.  

 

Conclusão 

 

A partir das reflexões acerca do mito e da recepção dessas narrativas mitológicas 

lançamos uma luz sobre a estrutura narrativa de Percy Jackson e o Ladrão de Raios, na qual o 

mundo contemporâneo é um palco para os mitos gregos clássicos, deuses, semideuses e 

monstros. Essa apropriação narrativa trouxe não só o elemento fantástico presente na obra 

literária de Rick Riordan mas foi fundamental para legitimar aspectos cosmológicos do mundo 

contemporâneo.  

Os Estados Unidos como o centro cosmológico do mundo atual, a presença dos deuses 

nos países do ocidente europeu e nos Estados Unidos, e a própria formação da civilização 

ocidental pautada na presença desses elementos clássicos são pontos ideológicos importantes 

para a coerência interna da narrativa. Enquanto Percy Jackson combatia os monstros, enfrentava 

deuses e evitava uma guerra global entre os principais deuses do Olimpo, esses aspectos 

ideológicos eram lançados aos leitores através de diálogos, e é importante ressaltar que se trata 

de literatura infanto-juvenil. O caos antes da herança grega: as eras dos Titãs como o caos 

 
17 Diálogo entre Percy Jackson e uma Nereida.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

123 

anterior à organização cósmica criada na civilização grega e sua cultura, que teria sido 

transmitida em linha direta a Roma, à Europa e, enfim, aos Estados Unidos, define a ideia e a 

relação de Riordan com a Grécia Antiga. Uma visão impregnada das ideias conservadoras sobre 

a cultura “ocidental” contemporânea, mas com um imenso impacto sobre as novas gerações, 

mesmo as “excluídas” desse discurso 

A relação entre o divino e o humano, o tempo personificado em mitos e deuses (moiras 

e oráculo), as características intrínsecas dos deuses, dos semideuses e dos monstros foram 

pontos de uma breve análise no artigo, assim como os modos pelos quais Riordan utiliza 

elementos clássicos para fazer progredir sua trama e florescer ainda mais o “fantástico” em sua 

literatura. Essa recepção direta das narrativas mitológicas busca, como principal foco, reter a 

atenção dos jovens para a história, através do sentimento de nostalgia com o passado clássico. 

 

   

Bibliografia 
 
Documentação 

OVÍDIO. Metamorfoses. São Paulo: Editora 34, 2017. 
RIORDAN, R. Percy Jackson e o Ladrão de Raios. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2009. 
 
Referências 

BAKOGIANNI, A. What is so 'classical' about Classical Reception? Theories, Methodologies 
and Future Prospects. Codex — Revista de Estudos Clássicos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 96-
113, 2016. 
BEARD, M. Confronting the Classics: Traditions, Adventures and Innovations. Inglaterra: 
Profile Books, 2013. 
MITCHELL, L. Em busca da antiguidade. In: BELTRÃO, C. et al. (Org.). A Busca do Antigo. 
Rio de Janeiro: Nau, 2011. 
BELTRÃO, C. Apresentação. In: BELTRÃO, C.; CARDOSO, C. F. S. (Orgs.). Semiótica do 
espetáculo: um método para a história. Rio de Janeiro: Apicuri, 2013. 
BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Editora Brasiliense, 1987. 
CAMPBELL, J. O herói de mil faces. São Paulo: Cultrix, 2009. 
CARDOSO, C. F. Narrativa, Sentido, História. Campinas, SP: Editora Papirus, 1997. 
CLAY, J. S. Hesiod’s Cosmos. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 
COMPAGNON, A. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Belo Horizonte: Ed. 
UFMG, 1999. 
DOWDEN, K. The Uses of Greek Mythology. London: Routledge, 2005. 
FISH, S. “Is there a text in this class?”. Alfa, São Paulo, v. 36, p. 189-206, 1992. 
GRIMAL, P. Dicionário da Mitologia Grega e Romana. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 
LEONARD, M.; PRINS, Y. Foreword: Classical Reception and the political. Cultural Critique, 
v. 74, p. 1-13, Winter 2010. 
PANTEL, P. S. Uma história pessoal: os mitos gregos. Coimbra: Imprensa da Universidade de 
Coimbra, 2019. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

124 

POSTCLASSICISMS COLLECTIVE. Postclassicisms. Chicago: University of Chicago Press, 
2020. 
VERNANT, J. P. Mito e Religião na Grécia Antiga. São Paulo: Martins Fontes, 2018. 
WILLIS, I. Reception. New York: Routledge, 2018. 
ZAJKO, V. Contemporary Mythography. In the Time of Ancient Gods, Warlords and Kings. 
In: ZAJKO, V. (Org.). A handbook to the Reception of Classical Mythology. Wiley Blackwell, 
2017. 


