
Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

26 

O COSMOS ATOMISTA NO LIVRO V DO DE RERUM NATURA DE LUCRÉCIO 
 

Paulo Marcio Feitosa de Sousa1 
 

Resumo: Este artigo explora a visão atomista do cosmos no livro V do De rerum natura de Lucrécio, 
oferecendo uma interpretação epicurista da formação do universo e da natureza das almas humanas, 
onde tudo é composto por átomos e vazio, regido por leis naturais e sem intervenção divina. O artigo 
discute detalhadamente como Lucrécio descreve a formação e a estrutura do cosmos, incluindo a origem 
e a natureza das almas humanas, que também são feitas de átomos e estão intimamente ligadas ao corpo, 
perecendo juntos com a morte e rejeitando a imortalidade. A cosmologia apresentada explica, além 
disso, a diversidade e a ordem no universo através do movimento aleatório dos átomos. Conclui-se que 
a visão de Lucrécio não apenas fornece uma explicação materialista para o cosmos e a alma humana, 
mas também promove uma vida baseada no conhecimento e na tranquilidade espiritual, buscando 
libertar o homem do medo da morte e dos deuses. 
Palavras-chave: cosmologia; alma humana; Lucrécio; De rerum natura; atomismo. 
 

THE ATOMISTIC COSMOS IN BOOK V OF LUCRETIUS’ DE RERUM NATURA 
 
Abstract: This article explores the atomist view of the cosmos in Book V of Lucretius’ De rerum natura, 
providing an Epicurean interpretation of the formation of the universe and the nature of human souls, 
where everything is composed of atoms and void, governed by natural laws and without divine 
intervention. The article discusses in detail how Lucretius describes the formation and structure of the 
cosmos, including the origin and nature of human souls, which are also made of atoms and are closely 
tied to the body, perishing together with death and rejecting immortality. The cosmology presented also 
explains the diversity and order in the universe through the random movement of atoms. It concludes 
that Lucretius’ view not only provides a materialistic explanation for the cosmos and the human soul 
but also promotes a life based on knowledge and spiritual tranquillity, looking to free humans from the 
fear of death and the gods. 
Keywords: cosmology; human soul; Lucretius; De rerum natura; atomism. 
 
 

Lucrécio e o De rerum natura 

 

O Telescópio Espacial James Webb, lançado em dezembro de 2021, tem por objetivo 

aproximar o olhar para o Universo primordial, observar e entender a formação das primeiras 

estrelas, sistemas planetários e galáxias, tentando sanar algumas dúvidas que perturbam a 

humanidade: o que é o Universo e qual a origem de tudo? Em diferentes períodos e lugares, o 

ser humano olhou para o céu em busca de respostas, elaborando hipóteses distintas sobre a 

origem, estrutura e evolução do Universo – Albert Einstein, Edwin Hubble, Johannes Kepler, 

Galileu Galilei, Nicolau Copérnico, Ptolomeu. Nosso trabalho, contudo, se concentrará na 

cosmologia atomista descrita pelo filósofo romano epicurista Tito Lucrécio Caro no quinto livro 

de seu De rerum natura. 

 
1 Doutorando no Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 
(PPGH-UNIRIO). Orientado pela Profa. Dra. Claudia Beltrão. Contato: paulinho_marcio@hotmail.com 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

27 

O De rerum natura é um poema épico-didático escrito pelo proeminente poeta e filósofo 

romano Lucrécio. A obra, escrita no século I AEC, expõe a filosofia materialista de Epicuro na 

literatura latina, pensada e adaptada por um romano para um público latino – trata-se, portanto, 

de um expoente no processo de recepção e ressignificação da filosofia grega epicurista em 

Roma. Lucrécio presumia que a verdadeira e necessária investigação filosófica foi elaborada 

por Epicuro – apresentado na obra em crescente status, como um homem grego (1.66), um pai 

(3.9) e um Deus (5.8-9) – e dentro dessa lógica seu papel era atuar como porta-voz desses 

ensinamentos e explicá-los ao seu público latino (WARREN, 2007; KENNEY, 2007). 

Os epicuristas objetivavam alcançar um estado de imperturbabilidade (ataraxia). Para 

isso, tentavam remover as dores, limitar os desejos e eliminar os medos da mente para garantir 

uma vida feliz. Para Epicuro o bem maior é o prazer, apresentado, em Lucrécio, nos primeiros 

versos do De rerum natura, personificado na deusa Vênus, mas não se trata de um hedonismo 

sensual (FOWLER, 2002). Todavia, identificamos no campo da física a maior diferença entre 

o epicurismo e as outras escolas: um materialismo derivado das teorias atomistas do filósofo 

pré-socrático Demócrito. Embora atribuir aos antigos uma compreensão atômica moderna seja 

um equívoco, não podemos negar que estes princípios teóricos precederam a física atômica 

moderna. A existência, portanto, é composta por partículas indivisíveis (átomos) que se movem, 

colidem, se reúnem e se desfazem em um vazio infinito. 

No poema De rerum natura, Lucrécio abordou diversos tópicos em seis livros, 

dialogando com a política, religião e ciência. O primeiro livro celebra o nascimento e o 

princípio vital a partir do hino a Vênus, deusa progenitora dos romanos, e trata dos átomos e do 

vazio. No segundo, após descrever a ataraxia, a ausência de dor e perturbação, como verdadeiro 

prazer, Lucrécio destaca a importância do conhecimento e do estudo da natureza e suas leis para 

se libertar dos medos, ou seja, o estudo dos átomos como forma de se libertar dos medos. Assim, 

a discussão sobre os átomos se seguirá por todo o segundo livro, abordando as ideias sobre o 

movimento, formas, variedades e combinações atômicas, além de compor toda a estrutura de 

pensamento epicurista e, consequentemente, da própria obra. 

Se os dois primeiros livros se dedicam mais ao campo da física, discutindo sobre os 

átomos e o vazio, o terceiro e o quarto se debruçam sobre o humano e as questões relacionadas 

à alma, à mente e às sensações. No terceiro, especificamente, Lucrécio trata do medo da morte, 

a relação entre mente e alma, a natureza, estrutura e a mortalidade da alma, e demonstra que a 

alma não é exceção às leis apresentadas nos livros anteriores. No quarto livro o autor versa 

sobre os simulacra, o pensamento, os problemas relacionados à percepção e fenômenos físico-

psíquicos, como o sono e os sonhos.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

28 

O livro cinco, que trataremos nesse artigo, alude à cosmologia – a formação do Universo 

e dos corpos celestes, o início da vida na Terra, os seres humanos e a formação da civilização. 

O sexto e último livro inicia com a exaltação da glória ateniense, discute o tema da natureza 

dos deuses, explica os fenômenos atmosféricos e geológicos, e encerra com a descrição da peste 

em Atenas. Por conseguinte, podemos observar que os tomos cinco e seis passam do nível micro 

(a fisiologia humana dos livros 3 e 4) para o macro e, em seu conjunto, retratam um aspecto 

histórico-cosmológico: a origem do mundo e do Universo, a formação das civilizações, o auge 

das civilizações marcado por Atenas e Epicuro, e a decadência de Atenas ilustrando a queda 

das civilizações. 

 

A natureza materialista da alma 

 

Lucrécio inicia seu quinto tomo com um elogio à grandeza de Epicuro, o definindo como 

um deus que trouxe a sabedoria e “nossas vidas, das altas ondas e trevas imensas, conduziu à 

mais tranquila das luzes, mais clara” (5. 8-12) – a sabedoria descoberta por Epicuro, como 

descreve Lucrécio, era mais necessária e superior que os grãos de Ceres e o sucos das vinhas 

de Líber (5. 13-16).2 Os feitos de Epicuro são confrontados ainda com os Doze Trabalhos de 

Hércules (5. 22-36), e novamente o poeta ressalta a superioridade de seu mestre em relação às 

deidades (5. 37-54),3 argumentando que a verdade filosófica, descoberta por Epicuro, supera as 

descobertas tecnológicas associadas aos heróis e deuses. Após seu exórdio, Lucrécio menciona 

brevemente uma discussão anterior: 

Primeiramente, a natura do ânimo soube-se feita e criada primeiro, e que 
consta de um corpo nativo e que não pode passar incólume em tempo longevo, 
e que são simulacros que enganam a mente nos sonhos quando parece que 
vemos aqueles que a vida deixaram (Luc. 5. 59-63)4. 

 
2 Como observado no hino homérico ou na compilação feita por Plínio (7. 57), há uma tradição na literatura grega 
e romana de se atribuir algumas descobertas aos deuses. Contudo, é interessante observar que a divinização de 
Epicuro descrita por Lucrécio expressa a ideia de que aqueles capazes de alcançar a ataraxia, a perfeita paz de 
espírito, e, portanto, um estado de perfeição, chegam ao patamar divino. 
3 Lucrécio afirma que feras continuam existindo em lugares evitáveis e, portanto, suas existências não são um 
problema. Logo, questiona Lucrécio: “todos os monstros do tipo de que ele livrou-se, se não tivesse vencido, vivos, 
que mal nos fariam?” (5. 37-38). Epicuro, por sua vez, com suas palavras e ensinamentos permite ao ser humano 
vencer as paixões, a soberba, a insolência, o esbanjamento, o desleixo, que tanto perturbam e atemorizam (5. 43-
54). 
4 Utilizamos em todas as passagens  traduções de Rodrigo Gonçalves. Nos primeiros dois versos dessa passagem, 
é interessante observar as palavras utilizadas por Lucrécio (reperta est, nativo corpore e creta primum) sugerindo 
sempre que a alma nasceu, ou seja, não é eterna, foi algo inventado, criado e, portanto, teve um início, e, 
consequentemente, terá um fim. O termo nativo é novamente utilizado para se referir ao mundo. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

29 

Nos terceiro e quarto livros, como mencionado, Lucrécio centra-se na mortalidade da 

alma e nos simulacra.5 No livro III, o poeta desenvolve o tema da natureza e estrutura da alma 

(anima), o princípio vital relacionado às sensações, e da mente (animus), que reflete e coordena 

o corpo, relacionada às emoções e ao pensamento, afirmando que ambos – mente a alma – 

interagem entre si e atuam em conjunto no corpo. Essas interações, afirma Lucrécio, exigem 

que anima e animus tenham uma natureza corpórea (3. 147-167), composta por corpos 

minúsculos e redondos. Devido ao formato e, consequentemente, a redução da resistência, os 

corpos são mais leves e com movimentos facilitados, permitindo maior velocidade (3. 182-

205)6. 

No tocante à natureza do animus e da anima, Lucrécio aponta a junção de quatro 

elementos: vento, calor, ar e uma quarta natureza não nomeada – a última, mais sutil em relação 

as outras, explicaria o pensamento, as sensações e o movimento (3. 231-25). Assim, todas as 

partes da alma, a partir de movimentos gerados pela quarta natureza, se misturam e se ordenam 

“como se fossem muitas forças de um único corpo” (3. 262-265) – os elementos não são 

equilibrados nos corpos e a predominância de uns em relação aos outros geram as diferentes 

características, como o elemento calor gerando a ira, o medo gerado pelo vento e a serenidade 

do ar (3. 288-313). Por outro lado, embora haja este desequilíbrio na proporção dos diferentes 

elementos no corpo, a relação entre eles e o corpo é harmônica e originada na concepção da 

própria vida, de modo que os princípios da anima e do animus necessitam de um corpo para 

exercerem suas potencialidades, e um corpo humano não existe sem esses princípios (3. 323-

416). A separação entre os princípios e o corpo humano, portanto, configura a morte. 

Lucrécio introduz o tema da mortalidade da alma de forma didática, comparando o corpo 

a um recipiente capaz de conter líquido e gases. Assim como um vaso quebrado derrama os 

líquidos e dissipa os gases, de modo similar os princípios se esvaem do corpo (3. 437-439), e 

sem o corpo para conter e lhes dar forma, os princípios perdem a possibilidade de existência. O 

poeta indica que os princípios podem sofrer mudanças, como nossas capacidades cognitivas 

durante a vida (3. 445-454), e ser afetados ainda no próprio corpo, como a convulsão (3. 487-

505) e a embriaguez causada pelo vinho (3. 476-486) – indicando a relação entre mente e alma, 

e as capacidades de perceber e sentir associadas a esses princípios – e, se utilizando de tais 

 
5 Joseph Farrel (2007: 83) ressalta a relevância desses livros a partir do equilíbrio simétrico. Assim, “o discurso 
sobre os átomos (1-2) e o discurso sobre a história natural (5-6) envolvem um relato da materialidade, da 
mortalidade e das paixões da alma (3-4). Há um sentido claro em que este é o elemento central da mensagem de 
Epicuro [...]. A centralidade deste ponto reflete-se na centralidade da sua posição dentro da simetria tripartida do 
poema”. 
6 Lucrécio justifica a ausência de elementos que possamos ver se desprendendo do corpo após a morte devido ao 
tamanho do animus e da anima (3. 208-215). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

30 

assertivas, argumenta que algo eterno não poderia sofrer danos, ser afetado ou desgastado pelo 

tempo, corroborando para a teoria da mortalidade da alma (3. 506-509). 

Ainda na seara da mortalidade da alma, o autor questiona a transmigração de uma alma 

para um novo corpo e a possibilidade de duas naturezas em tal grau distintas se ligarem de 

forma tão intensa. No primeiro caso, Lucrécio ironiza uma possível existência de almas imortais 

aguardando e disputando para ver quem entraria primeiro nos corpos – chegando a cogitar, em 

tom jocoso, “que houvesse, entre as ânimas,7 pacto selado que a que chegasse primeiro voando 

adentrasse primeiro o corpo, para evitarem a rixa entre elas” (3. 781-783), aponta que um 

recém-nascido não mantêm a sabedoria e a força de sua experiência anterior, e afirma ser mais 

apto idealizar novas almas habitando os corpos em detrimento de almas que migram, perdem 

os sentidos e competências adquiridas, e se esquecem das experiências e vivências. No segundo, 

de acordo com o epicurista, se a origem da alma fosse externa e imaterial seria impossível se 

unir com outra de natureza material (3. 800-802), e mesmo se fosse possível, a união dessas 

duas naturezas derivaria em algo novo, deixando de ser “alma” e fundindo-se ao corpo de modo 

tal que necessitaria desintegrar junto ao corpo, justificando a impossibilidade da separação entre 

ambas as partes sem que elas perecessem de alguma forma (3. 686-697). O livro III segue com 

uma discussão fundamental na filosofia epicurista: o medo da morte. Como uma das incertezas 

que assombram até hoje grande parte da humanidade, não é de estranhar que o tema tenha um 

espaço relevante na filosofia epicurista que busca romper com os medos e alcançar o estado de 

ataraxia. A discussão, contudo, não nos cabe aqui.  

Em seu quarto livro, Lucrécio versa sobre os simulacra como uma projeção de 

características de algo e não a coisa em si – a exemplo da troca de pele das serpentes, o 

amarelado da cúrcuma manchando as mãos ou os cheiros de ervas nos dedos após friccioná-las 

–, e o mesmo pode ser dito das aparições dos mortos. Segundo o poeta, essas projeções dos 

mortos não são diferentes da visão distorcida do Cérbero ou da junção do homem e do equino 

formando um centauro (4. 732-748), ou seja, a visão que temos desses seres seriam apenas os 

simulacros percorrendo espaços e gerando as projeções.8 Esclarecidos esses pontos, destacados 

pelo próprio autor em seus versos citados anteriormente (5. 59-63), podemos retomar os demais 

aspectos cosmológicos em Lucrécio. 

 

 
7 Em versos anteriores, Lucrécio informou que juntaria os termos animus e anima e passa a designá-los apenas 
como ânimas, pois “ambos formam uma única coisa” (3. 424). 
8 Em relação aos mortos, Lucrécio também associa a aparição dos mortos as crenças impostas à própria mente (4. 
462-468), ao sono e a memória (4. 757-767), e aos nossos próprios desejos (4. 962-1036). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

31 

O Universo atômico em Lucrécio 

 

Após estabelecer a finitude da vida humana e negar a imortalidade e, mesmo, uma 

possibilidade de sobrevivência da alma, embora não negue sua existência, Lucrécio aplica 

premissas similares ao mundo, e em seu resumo nos diz: 

Quanto ao restante, trouxe-me aqui o meu argumento, para que eu diga que o 
mundo consiste em corpo que morre, e a razão também prova: o mundo 
também é nascido. E de quais modos tal união de matéria congrega e cria a 
terra, o céu, o mar, o sol, as estrelas, globo lunar; e depois, quais espécies 
viventes da terra emergiram; mais, quais espécies nunca nasceram, e de que 
modo aquele medo dos deuses adentra peitos, a fim que se vejam por todo o 
orbe das terras templos e lagos, grutas, altares e estátuas dos deuses. E eu 
mostrarei, quanto ao curso do sol, movimento das luas, por uma força, a natura 
é capaz de guiar os seus fluxos (5. 64-75). 

Segundo o poeta, há um paralelo entre o microcosmo (a alma humana) e o macrocosmo 

(o mundo), observável pelo termo nativo utilizado para designá-los: ambos estão sujeitos à lei 

universal do crescimento e da decadência e, assim como a alma humana, o nosso mundo teve 

um início e terá um fim. Entre os versos 91 e 109, Lucrécio utiliza os mares, o céu e as terras 

para ilustrar a diversidade da composição do planeta, ao mesmo tempo em que ressalta e repete 

o número três9 - cujo valor simbólico nos remete a um ciclo de tempo, com princípio, meio e 

fim –, e conclui: “único dia trará seu fim; após muitos anos sustentadas, ruirão a máquina e a 

massa do mundo” (5. 95-96). Embora afirme diversas vezes que nada na natureza deveria causar 

admiração ou surpresa, Lucrécio assume quão perturbadoras são essas ideias e a dificuldade de 

se crer em tais assertivas, por não ser algo tangível ou visível – uma prática retórica, permitindo 

enaltecer a discussão e sua explicação racional. A passagem se encerra com o poeta afirmando 

que “tudo pode acabar num horríssono estrondo” (5. 109). 

Como parte da empreitada epicurista, Lucrécio inicia uma digressão refutando a posição 

teológica (5. 110-234),10 contestando que a terra e as estrelas são divindades: “Para que a 

religião não te freie, talvez, e não penses que a terra e sol, o céu, o mar, as estrelas, a lua sejam 

eternos por conta de terem um corpo divino” (5. 114-116). A partir do verso 117, verificamos 

uma série de ironias e alusões metafóricas e alegóricas ao epicurismo, ao pensamento 

 
9 “Primeiramente, contempla os mares, o céu e as terras, vê sua natura tríplice, três os seus corpos, ó Mêmio, três 
os aspectos díspares, três as suas texturas” (5. 92-94). 
10 Lucrécio, entre os versos 110 e 113, faz um jogo de palavras relacionando o seu pronunciamento profético de 
uma Terra não divina ao oráculo de Delfos. Nesse sentido, sendo ele o porta-voz do “deus” Epicuro, como declarou 
em outras passagens, e abordando “às questões de maneira mais santa” (5. 111), Lucrécio, paradoxalmente, 
rebateria possíveis acusações de impiedade. Concomitante, ao repetir versos utilizados no livro 1, se referindo a 
Empédocles, Lucrécio estabelece uma relação implícita com seu antecessor. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

32 

materialista e à mortalidade do mundo,11 e entre os versos 126 e 145 ocorre novamente as 

menções à anima e ao animus, inclusive repetindo, com pequenas modificações, os versos 3. 

784-97, sugerindo que uma alma (ou a mente) não pode ser contida pela estrutura atômica dos 

corpos celestes e, portanto, eles não podem estar vivos – uma possível crítica aos estoicos e a 

concepção de Pronoia (providência, previsão, premeditação).12 

Se o mundo não é divino, tampouco é a morada dos deuses. Lucrécio afirma que “a 

natureza dos deuses é tênue e tão afastada dos sentidos mortais que mal pode a mente apreendê-

la” (5. 148-149), isto é, essa natureza insubstancial e intangível dos deuses requer uma morada 

própria e de natureza similar. Por conseguinte, sendo os deuses compostos por uma natureza 

“que foge ao tato das mãos” (5. 150)13, eles também seriam incapazes de interagir com aspectos 

de substância física do nosso mundo14.  

Ainda em sua oposição à concepção teológica de outras escolas filosóficas, o poeta 

questiona, aparentemente enaltecendo de forma satírica, a suposta motivação dos deuses em 

preparar o mundo por causa dos humanos e, em decorrência da providência divina – reiterando 

sua crítica aos estoicos –, considerá-lo eterno e imutável, e de forma breve e desdenhosa 

conclui: “é estupidez” (5. 155-165). Lucrécio, então, estabelece um dilema: o mundo enquanto 

criação divina atende aos interesses humanos ou divinos? Poderiam os humanos ofertar algo a 

esses seres imortais e felizes? Estariam os deuses entediados após tanto tempo de existência? 

Haveria algum mal ao gênero humano se eventualmente fosse criado? Sendo os deuses felizes, 

perfeitos e, mediante a própria perfeição, impossibilitados de obter qualquer vantagem 

adicional, não haveria vantagens para os deuses nesta criação. Por sua parte, se ainda não 

existiam, não haveria meios do ser humano ser favorecido, e sua criação é indiferente (5. 165-

180).  

 
11 O poeta alude, por exemplo, ao mito da Gigantomaquia e a insinuação de que os filósofos materialistas seriam, 
de forma semelhante, ímpios, por ir contra os deuses, perturbarem as muralhas do mundo (o éter que envolve a 
Terra na cosmologia epicurista, como mencionado entre os versos 5. 449-494) e extinguirem o sol – se referindo 
à destruição e consequente mortalidade do mundo. No poema, contudo, os gigantes seriam os heróis da trama e 
não os vilões. Sobre a Gigantomaquia em Lucrécio, ver: Clay, 1997.  
12 Na obra De natura deorum (1. 18), Cícero, através da personagem Veleio, diz: “Escutai proposições não frívolas 
nem mentirosas, nem o deus autor e construtor do mundo do Timeu de Platão, nem a Pronoea, a velha profética 
dos estoicos, que em latim se pode dizer Providência, nem realmente o próprio mundo previamente dotado de 
espírito e de sentidos, um deus redondo, ardente e volúvel [...].” Tradução de Bruno Bassetto, 2016. 
13 Na teoria epistemológica epicurista, os demais sentidos são redutíveis em detrimento do tato como o principal 
órgão sensorial, ou como definiu em outro verso “a mais sólida via da crença” (5. 102), justificando a passagem 
com tanta ênfase ao toque, observada nos versos 150 e 151, e a problemática interação entre os deuses e o nosso 
mundo. 
14 Embora o autor prometa desenvolver o tema isso não ocorre, originando conjecturas como a hipótese do poema 
inacabado. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

33 

A última parte, que aborda a discussão oposta ao viés teológico, versa sobre a origem 

do modelo para criar o mundo e o humano (5. 181-234) – atribuída não aos deuses, mas à 

própria natureza. Lucrécio reafirma que o Universo é não-divino, posto ser tão cheio de 

imperfeições, como o mar que separa as margens das terras, os vastos pântanos, a hostilidade 

entre seres humanos e animais selvagens ou o “férvido ardor” e a “assídua queda da neve” que 

“a nós mortais duas partes nos rouba”15, ou a presença da morte prematura a nos rondar. Essa 

visão aparentemente pessimista de Lucrécio está circunscrita ao argumento 

antiprovidencialista, concebendo a imperfeição do mundo como prova de que ele não foi criado 

e não é governado pelos deuses, em oposição à perspectiva estoica do mundo perfeito como 

evidência de uma criação divina e do governo do cosmos.  

A partir do verso 235, o poeta retoma o argumento do mundo destrutível e introduz o 

primeiro indício: uma vez que as coisas que existem na Terra, compostas aparentemente pelos 

quatro elementos,16 “todas são providas de corpo que nasce e que morre, deve-se crer que igual 

é toda a natura do mundo” (5. 235-239). O primeiro dos elementos abordados é a terra (5. 252-

260), descrito em uma espécie de ciclo, “que ela parece ser mãe e sepulcro de todas as coisas, 

vês que a terra se gasta, e, por fim, restaurada, recresce” (5. 259-260)17. Há, em seu argumento, 

um axioma implícito e fundamental: pressupõe eterno aquilo que é imutável (1. 670-671, 3. 

519-520). Logo, o ciclo da terra indica mudanças e, consequentemente, a possibilidade de 

decadência e destruição. 

  As águas possuem um movimento similar, em constante renovação e permitindo, 

através de seu processo, certo equilíbrio, não formando água em excesso (5. 261-272), “parte 

quando o válido vento varrendo o oceano o diminui, assim como o etéreo sol com seus raios, 

parte ao se distribuir para dentro de todas as terras. Filtra-se toda a impureza, e de volta reflui 

a matéria líquida” (5. 266-270)18. O ar é tratado mais brevemente (5. 273-280), com argumentos 

 
15 “Dessa extensão, a nós mortais duas partes nos rouba o férvido ardor, assim como a assídua queda da neve” (5. 
204-205). O trecho refere-se a divisão em cinco zonas: uma região entre os trópicos chamada de tórrida, duas 
temperadas entre os trópicos e os círculos polares, e duas polares – estabelecidas por Parmênides, segundo Estrabão 
(2. 2. 2). Sobre outras referências as regiões do mundo, ver Cic. ND. 1. 24, Tusc. 1. 65-66; Aratus. Phaen. 462-
544); Verg. Gorg. 1. 231-267. 
16 Podemos observar uma crítica sutil levantada por Lucrécio ao não confirmar a teoria empedocliana dos quatro 
elementos (terra, fogo, água e ar). Ao afirmar que o mundo “parece que consiste” (5. 237), o poeta deixa implícito 
haver algo não perceptível, mas mais fundamental na composição do mundo: os átomos. 
17 Na passagem, ao descrever a terra como mãe, Lucrécio faz um jogo de ideias, explorando, por metáforas, a 
mitologia, enquanto propõe a visão de um mundo natural. Neste caso, a “terra mãe” concebida na mitologia como 
Gaia, também é mãe na medida em que nos nutre por meio das colheitas. Sobre a discussão, ver: Fowler, 2000: 
140-148; Gale, 1994: 39-41. 
18 O verso 267, em que Lucrécio fala sobre os raios de sol evaporando a água, diz: “deminuunt radiisque retexens 
aetherius sol”. Embora a tradução de Rodrigo Gonçalves não aborde, os termos retexens e radiis transmitem uma 
relação com o ato de costurar, em que radiis pode ser traduzido tanto como um raio luminoso, quanto uma estaca, 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

34 

relacionados à terra, enquanto receptáculo passivo, e “ao mar grande dos ares”, ou seja, ao 

processo cíclico da água19.  

Por fim, no último ciclo, o fogo, Lucrécio discorre sobre o “etéreo sol” e sobre a luz 

emanada (5. 281-305) – esses raios de luz, materiais e compostos por átomos, são partículas do 

sol em um fluxo constante, interrompidos temporariamente pelas nuvens até a “renovação”20 –, 

e declara: “o que quer que exista primeiro das chamas se perde, a menos que acredites que 

contem com força inviolável” (5. 304-305)21. Posteriormente, Lucrécio utiliza dois argumentos 

breves, retomando sua discordância quanto às crenças religiosas: os deuses não são capazes de 

proteger suas estátuas e templos, pois se desgastam com o tempo (5. 306-317)22; e o céu cria 

todos os seres que nascem e morrem, e os recebe novamente após a morte (5. 318-323) – 

supostamente minguando, ao dar um pouco de si, e se restabelecendo após o retorno do morto, 

em um processo contínuo de transformação e renovação23. 

O poema segue com a afirmativa de que o Universo é algo novo e toda a natureza do 

mundo é recente (5. 324-337), comprovada pela ausência de registros mais antigos – 

incompatível com um mundo que existe desde sempre. Por outro lado, se o mundo de fato for 

antigo e os vestígios se perderam por cataclismos periódicos, e toda a civilização humana 

precisou se desenvolver novamente, “mais ainda deves aceitar a derrota, pois que devem 

perecer o céu e as terras”, bastando apenas um desastre mais grave para acabar completamente 

com o mundo (5. 338-347)24. Portanto, ao sofrer com as intempéries, cataclismas e toda a 

 
enquanto retexens pode se referir a destecer. Assim sendo, os raios do sol destecem a água – uma provável alusão 
à junção e separação dos átomos na formação dos elementos. 
19 O elemento ar é concebido como um receptáculo passivo, pois os átomos dos objetos, após se desprenderem, 
entrariam em contato com o ar e seriam absorvidos por esse elemento, a exemplo dos simulacros, até ocorrer uma 
reincorporação em uma nova estrutura atômica. Logo, assim como os rios fluem para o mar, os átomos dos demais 
elementos também fluiriam para o ar, como a poeira da terra ou o processo de evaporação, tornando compreensível 
a metáfora do autor ao utilizar a expressão “mar grande dos ares” (5. 276).  
20 No verso, Lucrécio diz “como se interrompessem a luz entre os raios, e, de imediato, desaparecem os raios 
abaixo” (5. 287-288), compreendendo que a origem dos raios não finda, mas sob as nuvens os raios perecem – um 
processo constante e similar ao ciclo da água –, e compara com a necessidade de renovação constante para manter 
as tochas e lamparinas (5. 294-301). Seu argumento, porém, embora afirme existir, não deixa claro a origem das 
chamas que renova “sol, lua e estrelas”.      
21 O comentário provavelmente refere-se ao fogo divino, fonte e destino de toda a vida, e aponta que mesmo esse 
elemento estaria sujeito a decomposição.   
22 Na passagem fica implícito a crítica na busca pela fama e na imortalidade da memória como algo irrelevante, 
pois mesmos os monumentos que preservam a memória tendem a perecer. 
23 Mais uma vez identificamos Lucrécio se utilizando dos mitos para seus próprios fins e criticando os estoicos ao 
falar do céu em uma provável referência ao fogo primordial e criador. Sobre a compreensão estoica a respeito do 
tema, ver Cíc. ND. 2. 23-25, 64-65). 
24 Na passagem, como sugere West (1969: 64-65), a frase “haveria desastre e ruína” (5. 347) nos sugere um prédio 
em escombros, lembrando o argumento utilizado pela personagem Lucílio Balbo (Cic. ND. 2.15), ao comparar o 
cosmos e uma casa, pressupondo que a própria ordenação do cosmos, tal qual a organização de uma casa, evidencia 
o governo de alguma inteligência. Para Lucrécio, porém, a metáfora da casa ocorre na medida em que ambos estão 
fadados a desabar. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

35 

natureza de males, o nosso mundo está fadado à destruição completa, assim como a fisiologia 

humana, sujeita a doenças, é um prenúncio de nossa mortalidade (5. 348-350). 

Os versos 5. 351-363 são repetições dos versos 3. 806-818, em uma prática frequente 

no poema de Lucrécio para demonstrar as semelhanças entre o macrocosmo e o microcosmo, 

isto é, entre o Universo e a alma humana. Nesse trecho, o mundo, assim como a alma humana, 

não possui os critérios de indestrutibilidade: não é sólido o suficiente para resistir, como os 

átomos que são “sólido corpo” e não podem ser afetados por nenhuma força externa; ou vazio 

para que os golpes não o afetem, como o inane intangível; e tampouco é infinito como o 

Universo25. Em vista disso, o nosso mundo não atende a nenhum dos critérios especificados e 

não pode ser indestrutível (5. 364-372). Ao contrário, as coisas são compostas por átomos e 

espaço vazio, permitindo o movimento, e são circunscritas, de modo que nem mesmo os quatro 

corpos elementais, “o céu ou terra ou sol ou vagas ondas”, escapam da “porta da morte” (5. 

373-375) – há uma relação entre o vir a ser e o perecer, indicando que, como esses corpos são 

mortais e sujeitos à destruição, é necessário aceitar que tudo teve uma origem (5. 376-379).  

Nos últimos versos sobre a finitude do mundo (5. 380-415), Lucrécio aponta para o 

desequilíbrio, volatilidade e imprevisibilidade dos elementos, personificando-os em uma 

espécie de guerra brutal – em especial os elementos fogo e água: por vezes com o “ígneo 

princípio, vencendo” (5. 394), e outras foi “o líquido humor que reinou pelos campos” (5. 

395)26. A história continua com os relatos mitológicos de Faetonte (5. 396-405), filho de Hélio, 

e as rédeas do carro do Sol, causando incêndios pela Terra ao não conseguir controlar a 

carruagem – sendo, por fim, fulminado por Zeus –, e do dilúvio (5. 411-415), uma referência 

indireta ao mito de Deucalião. Nos dois casos, Lucrécio, respectivamente, ironiza (5. 405-406) 

e ignora (5. 411-412) a falsa explicação dos mitos e propõe uma explicação científica e 

racionalista. 

Estabelecidas as premissas de que o mundo não foi criado pelos deuses, teve um início 

e terá um fim, Lucrécio inicia sua descrição da formação do mundo27 reiterando o princípio 

 
25 Sobre os átomos como corpos sólidos, eternos e indivisíveis, Lucrécio aborda o tema no livro 1, especialmente 
entre os versos 483 e 634. A existência do espaço vazio e como ele permite a existência a partir da possibilidade 
do movimento, ver 1. 329-417; e no tocante a infinitude do Universo, do espaço e da matéria, ver 1. 951-1117.  
26 O aspecto heroico para retratar os elementos representa, de forma análoga, os heróis míticos das poesias épicas 
narrativas. Sobre a discussão, ver Gale, 1994: 117-124; e 2000: 232-240. A respeito da metáfora da guerra dos 
elementos, o autor pode estar se referindo as ideias pré-socráticas, como Anaximandro e a luta de opostos, ou 
talvez uma menção a guerra civil. Feeney (1991: 8-11) sugere uma alusão a Ilíada e a luta interna entre os deuses 
olimpianos.   
27 “E de quais modos tal união de matéria conjuga, cria a terra, o céu, o mar com sua profundidade, curso do sol e 
da lua, demonstrarei pela ordem” (5. 416-418). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

36 

epicurista da existência a partir da colisão de átomos e não por ação divina (5. 419-431)28. Essas 

colisões não foram ordenadas pela providência: ao contrário, são caóticas e aleatórias, movidas 

pelo próprio peso, desde o tempo infinito, em uma constante de atração e repulsão, permitindo 

experimentar diferentes composições ao se reunirem e, consequentemente, dando “os inícios às 

mais grandiosas coisas: mares e terras e céus e as espécies viventes” (5. 430-431).  

Do caos primordial, uma massa tempestuosa e instável formada por princípios de todos 

os tipos, as partes começaram a se separar dos dissidentes e se aproximar por afinidades - e 

assim os elementos começaram a emergir (5. 432-448)29. Os versos seguintes descrevem o 

processo de forma detalhada: os pesados e densos átomos de terra afundam, tendem ao centro 

e expelem os outros elementos (5. 449-456); esses outros elementos são menores, mais leves e 

redondos, facilitando o movimento, principalmente o ignífero éter, um vapor e calor que sobe 

da terra e alcança as zonas mais altas e cerca o planeta envolvendo-o em um abraço (5. 449-

470)30 – separando o nosso mundo do Universo infinito31; ao apartarem-se da terra e com os 

constantes golpes do éter e dos raios de sol, a terra se condensou cada vez mais ao centro, e de 

sua densa massa “exalava os humores salinos; com tal suor ampliava os mares e os campos 

natantes” (5. 480-489). Nosso mundo, portanto, tem uma estrutura densa e pesada, estática pela 

natureza do elemento terra, e envolto por uma redoma de éter que envolve a terra, as águas e o 

ar. 

Nos versos que se seguem (5. 491-508), Lucrécio recapitula o processo de separação 

enfatizando o equilíbrio alcançado pelos elementos, e conclui comparando os fenômenos 

terrestres (o fluxo imutável e constante do Mar Negro) e os fenômenos celestes (o fluxo 

imutável e constante do éter), dando as bases da próxima discussão abordada: o movimento dos 

corpos celestes. 

Como afirmado anteriormente, o elemento terra traz um caráter denso, pesado e estático 

para o nosso mundo. Não obstante, sob o ponto de vista daqueles que aqui habitam, há algum 

movimento dos corpos celestes. Lucrécio cogita duas possibilidades – subdividindo a segunda 

 
28 Alguns desses versos já apareceram antes, em diferentes partes do poema – indicando a relevância por repetição. 
Contudo, a recombinação de versos, dentro desse contexto, pode simbolizar as múltiplas e infinitas recombinações 
dos átomos na formação de novas estruturas, assim como um conjunto de letras combinadas formam diferentes 
palavras (2. 688-699). Sobre a teoria da recombinação dos versos, ver Gale, 2004. 
29 Um eco de Empédocles é facilmente identificado nas ideias de Lucrécio, seja pela menção aos quatro elementos, 
quanto pela formação dos elementos a partir da afinidade (philia) e da repulsa (neikos) que, respectivamente, 
combinam e separam os elementos. 
30 A menção do céu abraçando a terra pode ser uma referência implícita, e racionalizada, do mito de Urano e Gaia. 
31 Entre os versos 471 e 479, são abordados brevemente a origem do sol e da lua como partes da Terra, mas 
habitando e realizando seus movimentos em uma zona intermediária, nem tão leve quanto o éter, nem pesado como 
a terra – o tema dos corpos celestes, porém, será abordado um pouco mais adiante. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

37 

em três – para explicar a relação entre a esfera de éter e as estrelas. Na primeira hipótese (5. 

510-516), a revolução da “esfera celeste” é comparada ao movimento de uma roda d’água, 

sustentada pelas pressões dos ares nas extremidades (nos polos) como eixos de suporte, e 

rotacionada a partir de duas correntes de ar, uma em cada polo, em sentidos opostos - neste 

caso, as estrelas seriam fixas na abóbada celeste, girando conforme o movimento da própria32. 

Na segunda teoria, “é possível que o céu todo fique parado, mas as estrelas, luminosos signos, 

se movam” (5. 517-518) impulsionadas pelas correntes do éter (5. 519-521), sopradas por 

ventos de fora (5. 522-523)33; ou esses astros se movem na busca de “alimento que atice seus 

fogos” (5. 523-525). Lucrécio afirma que todas as quatro explicações provavelmente ocorrem 

no Universo infinito – afinal, em um cenário infinito, tudo que é válido e possível de acontecer, 

eventualmente deverá ocorrer em algum momento e lugar. Todavia, o poeta assume ser incapaz 

de definir, por falta de evidência empíricas, qual a explicação provável para nós “que explique 

em nosso mundo os motos dos astros”, e tal descoberta só será possível conforme o gradual 

progresso humano (5. 526-533). 

A imobilidade da Terra, localizada no centro do mundo, no formato de um disco plano 

flutuando no ar, em oposição ao movimento dos astros é então discutida. Lucrécio versa que a 

Terra desvanece e decresce, tornando-se mais rarefeita, fundindo-se as partes aéreas do mundo 

(5. 534-538). Além disso, afirma haver uma outra natureza embaixo da Terra desde a formação 

do Universo (5. 536-537). Os versos seguem com diversas analogias entre o mundo 

(macrocosmo) e o corpo humano (microcosmo): assim como não sentimos o peso daquilo que 

nos é nativo, nosso próprio corpo, órgãos e membros, mas sentimos qualquer corpo estranho e 

externo, mesmo os mais leves, a terra não pesa nem comprime o ar em volta, pois foi criada ao 

mesmo tempo que o ar, sendo essa união existente desde a origem do Universo (5. 539-549); a 

outra natureza abaixo da Terra não foi nomeada, de forma similar à quarta natureza da alma; 

por sua vez, a terra e o ar, organicamente conectados, são comparados ao corpo e a alma, 

respectivamente (5. 550-563). 

A última parte que nos interessa do livro, como indicado previamente, versa sobre temas 

relacionados ao Sol e a Lua. Segundo Lucrécio, sob sua perspectiva empirista, a medida e 

intensidade do calor do sol são exatamente aquelas que percebemos (5. 564-572). Quanto a lua, 

embora assuma também não haver mudanças entre o seu tamanho real e aquilo que podemos 

 
32 Devemos compreender esses sentidos opostos sob a perspectiva de quem se encontra na superfície, visto que, 
esses ventos estariam realizando o mesmo movimento em sentido circular. 
33 A passagem não é clara, mas possivelmente o “vento” de fora deve ser externo ao nosso mundo, além dos limites 
da Terra, ou talvez apenas uma referência aos átomos “livres” e “leves” como o vento – neste caso, constatando 
que os átomos não são exclusivos da Terra, mas estão presentes em todo o Universo. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

38 

observar, Lucrécio lança dúvidas sobre a fonte de sua luz ser própria ou emprestada (5. 575-

584). Em ambos os casos, o poeta assume ser impossível ocorrer uma distorção da imagem por 

distância, pois, no caso do Sol, o calor sentido nos permite presumir sua proximidade, e no caso 

da Lua, do mesmo modo, se faz necessário presumir ser o que vemos o seu real tamanho devido 

à nítida imagem que temos de sua aparência e de seus contornos34. 

Segue-se, então, que Lucrécio precisa lidar com um tema, prima facie paradoxal, 

derivada do problema anterior: sendo o sol pequeno, do tamanho exato percebido, como pode 

fornecer luz e calor ao mundo inteiro?35 O poeta fornece, em tal caso, três possíveis explicações: 

(1) haveria algum ciclo do fogo similar ao ciclo da água, de forma a manter um reabastecimento 

contínuo (5. 597-603)36; (2) existe uma disposição do ar na difusão do calor, como um incêndio 

decorrente de apenas uma fagulha (5. 604-609); ou (3) o Sol é cercado por algum fogo invisível, 

talvez referência a pequenas partículas do elemento fogo, capaz de potencializar o calor 

produzido (5. 610-613). 

Em relação às órbitas do Sol e da Lua, Lucrécio afirma e enfatiza não haver meios de 

estabelecer uma explicação clara e simples (5. 614-620). Seguindo as indicações de Demócrito, 

um precursor da teoria atômica de Epicuro, Lucrécio declara que os objetos mais próximos a 

Terra tendem a se movimentar de forma mais lenta e os mais próximos ao éter, de forma mais 

rápida – uma referência ao movimento da abóbada celeste, já mencionado. O Sol e a Lua, 

realizando sua revolução em uma zona intermediárias, seguem em um movimento mais lento – 

a Lua, mais próxima a Terra, possui um movimento ainda mais vagaroso. Neste caso, haveria 

uma possível ilusão na percepção dos movimentos, tanto no sentido quanto na velocidade. Em 

outros termos, aparentemente, vemos uma mudança de posição do nascer e do pôr do Sol 

(eclíptica), percorrendo as constelações e a esfera celeste, mais lenta que a órbita da Lua – o 

Sol em um ano e a Lua em um mês –, porém, segundo Lucrécio, devido as diferentes 

velocidades de movimento, o Sol é ultrapassado pelas constelações, e a Lua, por ser mais lenta, 

 
34 No livro IV (353-363), Lucrécio afirma que os simulacra sofrem atrito ao passar pelo ar até chegar em nossas 
retinas, fazendo com que enxerguemos os objetos distantes em formatos distorcidos. Portanto, se identificamos a 
Lua, sua forma e borda com perfeição, presume-se, dentro desse argumento, que a Lua só pode estar próxima e 
seu tamanho é como a percebemos diante dos nossos olhos. O mesmo raciocínio é aplicado às estrelas no éter (5. 
585-591). 
35 Entre os versos 5. 590-594, ao iniciar sua indagação, Lucrécio diz: “Isso também não é de se admirar”, 
reafirmando, de forma recorrente, que a natureza está sujeita as explicações racionais e qualquer superstição ou 
explicações religiosas decorrente do estranhamento e do desconhecido devem ser afastadas.  
36 Nesta passagem, o autor se utiliza de termos como “largíflua fonte” (largifluum fontem), “fluindo” (confluit) e 
“brotasse de uma nascente” (ex uno capite hic ut profluat), aludindo ao movimento das águas. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

39 

é ultrapassada e rodeada muitas vezes mais, dando a falsa sensação de completar o circuito em 

um período mais curto (5. 621-636)37.  

Retomando o argumento de que a esfera celeste seria estática, mas os astros se 

moveriam, Lucrécio cogita, também, haver correntes de ar soprando de lados alternados do 

mundo, em momentos distintos, fazendo o Sol se mover, bem como a Lua e os demais astros 

(5. 637-645). Esse movimento causado pelo ar pode ocorrer em diferentes níveis, intensidades 

e direções, soprando o Sol para um lado, a Lua para outro, como as nuvens carregadas em 

diversos sentidos (5. 646-649). Após ser soprado e empurrado pelo vento em sua longa jornada, 

o Sol completa seu curso exaurido, sem forças e exala seus últimos fogos, necessitando 

recompor seu fogo e restituir seu brilho, ou talvez seja apenas seu curso transportado hora para 

baixo, hora para cima de nosso mundo, em um fluxo contínuo e constante que causa o 

amanhecer e o anoitecer (5. 650-679)38. 

Lucrécio versa ainda sobre as durações diferentes dos dias e das noites no verão e no 

inverno – dias mais longos e noites mais curtas no verão, e proporcionalmente inversos no 

inverno –, e novamente oferece três explicações alternativas derivadas das discussões anteriores 

sobre o Sol e seu movimento: talvez a órbita do Sol acima da Terra seja maior no verão e menor 

no inverno (5. 682-695); ou a densidade espessa do ar em algumas regiões, dificultando o 

movimento e atrasando a órbita do Sol (5. 696-700); ou então as “sementes de fogo”, 

necessárias para recompor seu fogo e restituir seu brilho, se concentram mais rápida ou mais 

lentamente em períodos distintos (5. 701-704).  

Após desenvolver diversas teorias a respeito do Sol, Lucrécio volta seu olhar para a Lua 

– em especial as suas fases. A Lua, cujo brilho é o reflexo da luz do Sol, realiza seu movimento 

de revolução ao redor da Terra e, ao realizar tal movimento, se alterna sua face iluminada e 

como conseguimos observar seus diferentes ângulos (5. 705-714). Embora essa explicação, 

conforme apresentada, seja correta e coerente com as nossas pesquisas atuais – havendo, 

obviamente, algumas divergências –, Lucrécio propôs ainda outras alternativas. Também é 

possível, afirma o poeta, que a Lua tenha luz própria e o que vemos são as variadas formas do 

seu brilho, ou talvez haja um corpo escuro entre a Lua e a Terra obstruindo a luminosidade e 

 
37 Na passagem (4. 387-390), Lucrécio, explicando o movimento e a falsa inferência da mente, declama: “Vai o 
navio que nos leva, mas parece parado; e o que está estacionado, ao contrário, nós cremos que vai-se. Montes e 
campos parecem fugir, afastando-se à popa, quando nós passamos por eles, as velas voando”. 
38 A passagem possui referências religiosas e mitológicas diretas e indiretas, seja na menção a deusa do amanhecer, 
Matuta (5. 652), ou o movimento do Sol, cuja explicação científica e racional evoca a imagem mitológica da 
carruagem dirigida por Hélio. Ademais, o autor compara a precisão temporal das revoluções ao florescimento, as 
estações, ao crescimento da barba, ao cair dos dentes, ocorrendo, desde a origem, em um ciclo contínuo e constante 
em ordem determinada, demonstrando um caráter previsível e lógico da natureza em oposição à concepção 
religiosa e providencial (5. 666-679). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

40 

depois se retirando, mas por sua natureza escura não é possível observá-lo (5.715-730). A 

última explicação sugere que cada fase da Lua é, na verdade, uma Lua nova, isto é, dia após dia 

a Lua morre e se reconstitui em uma sequência regular (5. 731-736)39. Por fim, o poeta 

epicurista versa sobre os eclipses, atribuindo a ocorrência tanto a interposição da Lua, nos casos 

de eclipse solar, ou da Terra, nos de eclipse lunar, (5. 751-755) – como atestado em nossos dias 

–, quanto ao corpo estranho e escuro se posicionando entre a Terra e o objeto (5. 756-757), e 

mesmo uma eventual extinção e reconstituição do Sol e da Lua ao passarem por regiões mais 

hostis (5. 758-761), alegando que todas essas teorias são igualmente possíveis de ocorrer e não 

há fenômenos observáveis que as contradigam, sendo viável até uma ocorrência simultânea (5. 

762-771). 

No decorrer do quinto livro, Lucrécio ainda abordará o começo da vida na Terra - as 

primeiras plantas e animais, a impossibilidade da existência de feras míticas híbridas, como os 

centauros, bem como o surgimento do ser humano, da linguagem, e o início e a evolução das 

civilizações, perpassando pela descoberta do fogo, a origem da religião e o desenvolvimento da 

agricultura, música, poesia e astronomia – esses temas, contudo, apesar da relevância, fogem a 

proposta deste artigo. 

 

Conclusão 

 

No poema De rerum natura, Lucrécio apresenta uma visão coerente e abrangente do 

universo através da lente do atomismo epicurista. No livro V, o poeta usa a astronomia e a 

cosmologia para explicar a natureza de forma racional. Ele argumenta que o universo é infinito 

em sua extensão, sem bordas ou limites, e composto de infinitos átomos em movimento 

constante no vácuo – uma visão fundamental para os epicuristas. O universo infinito implica, 

também, na existência de inúmeros mundos além do nosso, com suas próprias configurações 

de átomos, habitáveis ou não, sugerindo que a nossa existência e do nosso mundo não possui 

algum caráter singular, e nosso mundo, sendo apenas mais um, irá perecer e se reconstituir em 

outras coisas como tudo que existe. O movimento eterno dos átomos significa, por sua vez, que 

o Universo está em constante renovação e mudança, em um ciclo contínuo e constante de 

 
39 Lucrécio personifica as estações a partir de seus atributos característicos e as representa associando-as a 
divindades e ventos sazonais (5. 737-750): Vênus, Cupido, Flora e Zéfiro, correlacionados às flores e aos perfumes 
da primavera; Ceres e as etésias ao calor escaldante do verão; Dioniso (Baco), Volturno e Austro ao outono; e, por 
fim, o solstício de inverno trazendo a neve. Não devemos esquecer que Lucrécio se utiliza dos deuses como figura 
de linguagem, não em um sentido literal, mas em um possível processo de ironia e/ou racionalização da visão de 
mundo. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

41 

nascimento e morte, proporcionando um contraste entre o universo infinito e a finitude da vida 

humana individual. Desse modo, a menção aos livros III e IV, ao abordar o tema da alma 

inserido na compreensão do cosmos, complementam essa visão. 

Lucrécio argumenta que a alma e o corpo são compostos de átomos, ou seja, a alma, 

embora composta por átomos mais finos, leves e sutis, é tão mortal quanto o corpo. Esta 

concepção desmistifica o medo da morte, uma vez que a alma se dispersa após a morte, 

resultando na cessação da consciência e da identidade individual. O autor constantemente 

compara o microcosmo, o humano, e o macrocosmo, o universo, contrastando a finitude 

humana e a infinitude do universo, e destaca a insignificância relativa da vida humana no grande 

esquema das coisas. No entanto, essa insignificância não é desmoralizante, ao contrário, ela 

serve para libertar as pessoas de preocupações cósmicas e incentivá-las em suas vidas presentes 

e tangíveis. Seu poema, portanto, possui ainda um propósito didático. 

Ao descrever fenômenos astronômicos como eclipses, a formação de planetas e estrelas, 

e as mudanças no clima, Lucrécio rejeita explicações sobrenaturais e mitológicas, e busca 

explicar esses fenômenos através de causas naturais, demonstrando a ordem natural do 

universo, desafiando as concepções tradicionais de um cosmos ordenado por deuses, propondo 

em seu lugar uma visão naturalista e mecanicista do mundo que pode ser compreendida através 

das leis naturais. Do mesmo modo, ao entender que a alma é mortal e que não há vida após a 

morte, os indivíduos podem libertar-se do temor do desconhecido e das punições divinas, 

vivendo de maneira mais plena e serena. 

A compreensão de um universo infinito e naturalista elimina a necessidade de temer 

deuses caprichosos ou um pós-vida punitivo. Bem como a percepção de que o Universo é vasto 

e infinito enquanto a vida humana é curta e finita pode instilar um senso de humildade. Ao 

reconhecer nossa pequena parte no cosmos, somos incentivados a viver de acordo com a 

natureza e desfrutas dos prazeres simples que a vida oferece. Lucrécio se utiliza dessas 

perspectivas para argumentar que os medos e superstições são produtos da ignorância, e que a 

verdadeira paz de espírito vem da compreensão racional da natureza. Essa abordagem é 

essencial para a filosofia epicurista, que busca a ataraxia através da compreensão racional da 

natureza. 

A finitude humana em oposição ao universo infinito em Lucrécio não é um contraste 

que leva ao niilismo, mas sim um fundamento para uma vida livre de medos irracionais e 

superstições. Lucrécio nos oferece uma visão integrada e libertadora da existência humana. Em 

outras palavras, o poeta nos convida a reconhecer nossa mortalidade e a vastidão do cosmos e 

mostra que, embora sejamos finitos e efêmeros no grande esquema cósmico, podemos nos 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

42 

libertar da ansiedade, e encontrar paz e propósito ao entender nossa natureza e o mundo ao 

nosso redor. A libertação do medo da morte e dos deuses, ao compreender a nossa finitude e a 

natureza, permite que os seres humanos se concentrem na busca da felicidade e do bem-estar 

no presente. Assim, a visão de Lucrécio não só redefine a compreensão do universo, mas 

também reorienta a vida humana em direção à racionalidade, à liberdade e à serenidade. 

 
 

Documentação textual 

LUCRÉCIO. Da Natureza das Coisas. Tradução de Luís Manuel Gaspar Cerqueira. Lisboa: 
Relógio D’Água Editores, 2015. 
LUCRÉCIO. Sobre a natureza das coisas. Tradução de Rodrigo Tadeu Gonçalves. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2022. 
 
Autores antigos 
 
ARATO. Fenômenos. Caderno de Traduções, nº 38. Porto Alegre: UFRGS, 2016: 1-84. 
CÍCERO. A natureza dos deuses. Tradução de Bruno Fregni Bassetto. Uberlândia: EDUFU, 
2016. 
CÍCERO. Discussões Tusculanas. Tradução de Bruno Fregni Bassetto. Uberlândia: EDUFU, 
2014. 
 
Bibliografia referencial 
 
CLAY, D. Lucretius’ Gigantomachy. In: ALGRA, K.; KOENEN, M; SCHRIJVERS, P. (eds). 
Lucretius and his Intellectual Background. Amsterdam, 1997: 187-92. 
FARREL, J. Lucretian architecture: the structure and argument of the De rerum natura. In: 
GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University 
Press, 2007: 76-91. 
FEENEY, D. The Gods in Epic: Poets and Critics of the Classical Tradition. Oxford, 1991. 
FOWLER, D. Roman Constructions: Readings in Postmodern Latin. Oxford: 2000. 
FOWLER, D. Lucretius on Atomic Motion. A Commentary on De Rerum Natura 2.1-332. 
Oxford, 2002. 
GALE, M. Myth and Poetry in Lucretius. Cambridge: 1994. 
GALE, M. Virgil on the Nature of Things: The Georgics, Lucretius and the Didactic tradition. 
Cambridge, 2000. 
GALE, M. The Story of Us: A Narratological Analysis of Lucretius’ De Rerum Natura. In: 
GALE, M. (Ed). Latin Epic and Didactic Poetry: Genre, Tradition and Individuality. Swansea, 
2004: 49-71. 
KENNEY, E. Lucretian texture: style, metre and rhetoric in the De rerum natura. In: 
GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University 
Press, 2007: 92-110. 
WARREN, J. Lucretius and Greek philosophy. In: GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The 
Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University Press, 2007: 19-32. 
WEST, D. The Imagery and Poetry of Lucretius. Edinburgh, 1969. 


