Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

O COSMOS ATOMISTA NO LIVRO V DO DE RERUM NATURA DE LUCRECIO
Paulo Marcio Feitosa de Sousa’

Resumo: Este artigo explora a vis@o atomista do cosmos no livro V do De rerum natura de Lucrécio,
oferecendo uma interpretacdo epicurista da formacdo do universo e da natureza das almas humanas,
onde tudo ¢ composto por 4tomos e vazio, regido por leis naturais e sem interven¢do divina. O artigo
discute detalhadamente como Lucrécio descreve a formagdo e a estrutura do cosmos, incluindo a origem
¢ a natureza das almas humanas, que também sdo feitas de atomos e estdo intimamente ligadas ao corpo,
perecendo juntos com a morte e rejeitando a imortalidade. A cosmologia apresentada explica, além
disso, a diversidade e a ordem no universo através do movimento aleatorio dos atomos. Conclui-se que
a visdo de Lucrécio ndo apenas fornece uma explicagdo materialista para o cosmos e a alma humana,
mas também promove uma vida baseada no conhecimento e na tranquilidade espiritual, buscando
libertar o homem do medo da morte e dos deuses.

Palavras-chave: cosmologia; alma humana; Lucrécio; De rerum natura; atomismo.

THE ATOMISTIC COSMOS IN BOOK V OF LUCRETIUS’ DE RERUM NATURA

Abstract: This article explores the atomist view of the cosmos in Book V of Lucretius’ De rerum natura,
providing an Epicurean interpretation of the formation of the universe and the nature of human souls,
where everything is composed of atoms and void, governed by natural laws and without divine
intervention. The article discusses in detail how Lucretius describes the formation and structure of the
cosmos, including the origin and nature of human souls, which are also made of atoms and are closely
tied to the body, perishing together with death and rejecting immortality. The cosmology presented also
explains the diversity and order in the universe through the random movement of atoms. It concludes
that Lucretius’ view not only provides a materialistic explanation for the cosmos and the human soul
but also promotes a life based on knowledge and spiritual tranquillity, looking to free humans from the
fear of death and the gods.

Keywords: cosmology; human soul; Lucretius; De rerum natura; atomism.

Lucrécio e o De rerum natura

O Telescopio Espacial James Webb, lancado em dezembro de 2021, tem por objetivo
aproximar o olhar para o Universo primordial, observar e entender a formagdo das primeiras
estrelas, sistemas planetarios e galéxias, tentando sanar algumas dividas que perturbam a
humanidade: o que ¢ o Universo e qual a origem de tudo? Em diferentes periodos e lugares, o
ser humano olhou para o céu em busca de respostas, elaborando hipdteses distintas sobre a
origem, estrutura e evolu¢do do Universo — Albert Einstein, Edwin Hubble, Johannes Kepler,
Galileu Galilei, Nicolau Copérnico, Ptolomeu. Nosso trabalho, contudo, se concentrara na
cosmologia atomista descrita pelo filésofo romano epicurista Tito Lucrécio Caro no quinto livro

de seu De rerum natura.

! Doutorando no Programa de P6s-Graduagdo em Historia da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro
(PPGH-UNIRIO). Orientado pela Profa. Dra. Claudia Beltrdo. Contato: paulinho_marcio@hotmail.com

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 26



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

O De rerum natura ¢ um poema épico-didatico escrito pelo proeminente poeta e filésofo
romano Lucrécio. A obra, escrita no século I AEC, expde a filosofia materialista de Epicuro na
literatura latina, pensada e adaptada por um romano para um publico latino — trata-se, portanto,
de um expoente no processo de recepgdo e ressignificagdo da filosofia grega epicurista em
Roma. Lucrécio presumia que a verdadeira e necessaria investigacao filosofica foi elaborada
por Epicuro — apresentado na obra em crescente status, como um homem grego (1.66), um pai
(3.9) e um Deus (5.8-9) — e dentro dessa logica seu papel era atuar como porta-voz desses
ensinamentos e explica-los ao seu publico latino (WARREN, 2007; KENNEY, 2007).

Os epicuristas objetivavam alcangar um estado de imperturbabilidade (ataraxia). Para
isso, tentavam remover as dores, limitar os desejos e eliminar os medos da mente para garantir
uma vida feliz. Para Epicuro o bem maior € o prazer, apresentado, em Lucrécio, nos primeiros
versos do De rerum natura, personificado na deusa Vénus, mas ndo se trata de um hedonismo
sensual (FOWLER, 2002). Todavia, identificamos no campo da fisica a maior diferenca entre
o0 epicurismo e as outras escolas: um materialismo derivado das teorias atomistas do filosofo
pré-socratico Democrito. Embora atribuir aos antigos uma compreensao atomica moderna seja
um equivoco, ndo podemos negar que estes principios teoricos precederam a fisica atdmica
moderna. A existéncia, portanto, ¢ composta por particulas indivisiveis (atomos) que se movem,
colidem, se reinem e se desfazem em um vazio infinito.

No poema De rerum natura, Lucrécio abordou diversos tdpicos em seis livros,
dialogando com a politica, religido e ciéncia. O primeiro livro celebra o nascimento e o
principio vital a partir do hino a Vénus, deusa progenitora dos romanos, e trata dos &tomos e do
vazio. No segundo, apds descrever a ataraxia, a auséncia de dor e perturbagdo, como verdadeiro
prazer, Lucrécio destaca a importancia do conhecimento e do estudo da natureza e suas leis para
se libertar dos medos, ou seja, o estudo dos d&tomos como forma de se libertar dos medos. Assim,
a discussdo sobre os atomos se seguira por todo o segundo livro, abordando as ideias sobre o
movimento, formas, variedades e combinagdes atdmicas, além de compor toda a estrutura de
pensamento epicurista e, consequentemente, da propria obra.

Se os dois primeiros livros se dedicam mais ao campo da fisica, discutindo sobre os
atomos e o vazio, o terceiro e o quarto se debrugam sobre o humano e as questdes relacionadas
a alma, a mente e as sensagdes. No terceiro, especificamente, Lucrécio trata do medo da morte,
a relagdo entre mente e alma, a natureza, estrutura e a mortalidade da alma, e demonstra que a
alma ndo ¢ exce¢do as leis apresentadas nos livros anteriores. No quarto livro o autor versa
sobre os simulacra, o pensamento, os problemas relacionados a percepg¢do e fenomenos fisico-

psiquicos, como o sono e os sonhos.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 27



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

O livro cinco, que trataremos nesse artigo, alude a cosmologia — a formagao do Universo
e dos corpos celestes, o inicio da vida na Terra, os seres humanos e a formagao da civilizagao.
O sexto e ultimo livro inicia com a exaltacdo da gloria ateniense, discute o tema da natureza
dos deuses, explica os fendmenos atmosféricos e geologicos, e encerra com a descri¢ao da peste
em Atenas. Por conseguinte, podemos observar que os tomos cinco e seis passam do nivel micro
(a fisiologia humana dos livros 3 e 4) para o macro e, em seu conjunto, retratam um aspecto
histérico-cosmolodgico: a origem do mundo e do Universo, a formagao das civilizagdes, o auge
das civilizagdes marcado por Atenas e Epicuro, e a decadéncia de Atenas ilustrando a queda

das civilizagoes.

A natureza materialista da alma

Lucrécio inicia seu quinto tomo com um elogio a grandeza de Epicuro, o definindo como
um deus que trouxe a sabedoria e “nossas vidas, das altas ondas e trevas imensas, conduziu a
mais tranquila das luzes, mais clara” (5. 8-12) — a sabedoria descoberta por Epicuro, como
descreve Lucrécio, era mais necessaria e superior que os graos de Ceres e o sucos das vinhas
de Liber (5. 13-16).2 Os feitos de Epicuro sio confrontados ainda com os Doze Trabalhos de
Hércules (5. 22-36), e novamente o poeta ressalta a superioridade de seu mestre em relagdo as
deidades (5. 37-54),® argumentando que a verdade filosofica, descoberta por Epicuro, supera as
descobertas tecnoldgicas associadas aos herdis e deuses. Apos seu exordio, Lucrécio menciona

brevemente uma discussdo anterior:

Primeiramente, a natura do animo soube-se feita e criada primeiro, e que
consta de um corpo nativo e que nao pode passar incélume em tempo longevo,
e que sdo simulacros que enganam a mente nos sonhos quando parece que
vemos aqueles que a vida deixaram (Luc. 5. 59-63)".

2 Como observado no hino homérico ou na compilagéo feita por Plinio (7. 57), hd uma tradi¢do na literatura grega
e romana de se atribuir algumas descobertas aos deuses. Contudo, ¢ interessante observar que a divinizagdo de
Epicuro descrita por Lucrécio expressa a ideia de que aqueles capazes de alcangar a ataraxia, a perfeita paz de
espirito, e, portanto, um estado de perfei¢ao, chegam ao patamar divino.

* Lucrécio afirma que feras continuam existindo em lugares evitaveis e, portanto, suas existéncias ndo sdo um
problema. Logo, questiona Lucrécio: “todos os monstros do tipo de que ele livrou-se, se ndo tivesse vencido, vivos,
que mal nos fariam?” (5. 37-38). Epicuro, por sua vez, com suas palavras e ensinamentos permite ao ser humano
vencer as paixoes, a soberba, a insoléncia, o esbanjamento, o desleixo, que tanto perturbam e atemorizam (5. 43-
54).

4 Utilizamos em todas as passagens tradu¢des de Rodrigo Gongalves. Nos primeiros dois versos dessa passagem,
¢ interessante observar as palavras utilizadas por Lucrécio (reperta est, nativo corpore € creta primum) sugerindo
sempre que a alma nasceu, ou seja, ndo ¢ eterna, foi algo inventado, criado e, portanto, teve um inicio, e,
consequentemente, terd um fim. O termo nativo ¢ novamente utilizado para se referir ao mundo.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 28



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

Nos terceiro e quarto livros, como mencionado, Lucrécio centra-se na mortalidade da
alma e nos simulacra.’ No livro III, o poeta desenvolve o tema da natureza e estrutura da alma
(anima), o principio vital relacionado as sensacdes, € da mente (animus), que reflete e coordena
o corpo, relacionada as emogdes € ao pensamento, afirmando que ambos — mente a alma —
interagem entre si e atuam em conjunto no corpo. Essas interagdes, afirma Lucrécio, exigem
que anima e animus tenham uma natureza corpérea (3. 147-167), composta por corpos
minusculos e redondos. Devido ao formato e, consequentemente, a redug¢ao da resisténcia, os
corpos sdo mais leves e com movimentos facilitados, permitindo maior velocidade (3. 182-
205)5.

No tocante a natureza do animus e da anima, Lucrécio aponta a juncdo de quatro
elementos: vento, calor, ar e uma quarta natureza ndo nomeada — a tltima, mais sutil em relagao
as outras, explicaria o pensamento, as sensagdes € o movimento (3. 231-25). Assim, todas as
partes da alma, a partir de movimentos gerados pela quarta natureza, se misturam e se ordenam
“como se fossem muitas forgas de um tnico corpo” (3. 262-265) — os elementos ndo sdo
equilibrados nos corpos e a predominancia de uns em relagdo aos outros geram as diferentes
caracteristicas, como o elemento calor gerando a ira, o medo gerado pelo vento e a serenidade
do ar (3. 288-313). Por outro lado, embora haja este desequilibrio na propor¢ao dos diferentes
elementos no corpo, a relacdo entre eles e o corpo ¢ harmonica e originada na concepgdo da
propria vida, de modo que os principios da anima e do animus necessitam de um corpo para
exercerem suas potencialidades, e um corpo humano ndo existe sem esses principios (3. 323-
416). A separacao entre os principios e o corpo humano, portanto, configura a morte.

Lucrécio introduz o tema da mortalidade da alma de forma didatica, comparando o corpo
a um recipiente capaz de conter liquido e gases. Assim como um vaso quebrado derrama os
liquidos e dissipa os gases, de modo similar os principios se esvaem do corpo (3. 437-439), e
sem o corpo para conter e lhes dar forma, os principios perdem a possibilidade de existéncia. O
poeta indica que os principios podem sofrer mudangas, como nossas capacidades cognitivas
durante a vida (3. 445-454), e ser afetados ainda no proprio corpo, como a convulsio (3. 487-
505) e a embriaguez causada pelo vinho (3. 476-486) — indicando a rela¢do entre mente e alma,

e as capacidades de perceber e sentir associadas a esses principios — e, se utilizando de tais

5 Joseph Farrel (2007: 83) ressalta a relevancia desses livros a partir do equilibrio simétrico. Assim, “o discurso
sobre os atomos (1-2) e o discurso sobre a historia natural (5-6) envolvem um relato da materialidade, da
mortalidade e das paixdes da alma (3-4). Ha um sentido claro em que este ¢ o elemento central da mensagem de
Epicuro [...]. A centralidade deste ponto reflete-se na centralidade da sua posi¢do dentro da simetria tripartida do
poema”.

¢ Lucrécio justifica a auséncia de elementos que possamos ver se desprendendo do corpo ap6s a morte devido ao
tamanho do animus e da anima (3. 208-215).

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 29



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

assertivas, argumenta que algo eterno nao poderia sofrer danos, ser afetado ou desgastado pelo
tempo, corroborando para a teoria da mortalidade da alma (3. 506-509).

Ainda na seara da mortalidade da alma, o autor questiona a transmigracdo de uma alma
para um novo corpo e a possibilidade de duas naturezas em tal grau distintas se ligarem de
forma tao intensa. No primeiro caso, Lucrécio ironiza uma possivel existéncia de almas imortais
aguardando e disputando para ver quem entraria primeiro nos corpos — chegando a cogitar, em
tom jocoso, “que houvesse, entre as 4nimas,’ pacto selado que a que chegasse primeiro voando
adentrasse primeiro o corpo, para evitarem a rixa entre elas” (3. 781-783), aponta que um
recém-nascido ndo mantém a sabedoria e a for¢a de sua experiéncia anterior, e afirma ser mais
apto idealizar novas almas habitando os corpos em detrimento de almas que migram, perdem
os sentidos e competéncias adquiridas, e se esquecem das experiéncias e vivéncias. No segundo,
de acordo com o epicurista, se a origem da alma fosse externa e imaterial seria impossivel se
unir com outra de natureza material (3. 800-802), ¢ mesmo se fosse possivel, a unido dessas
duas naturezas derivaria em algo novo, deixando de ser “alma” e fundindo-se ao corpo de modo
tal que necessitaria desintegrar junto ao corpo, justificando a impossibilidade da separagao entre
ambas as partes sem que elas perecessem de alguma forma (3. 686-697). O livro III segue com
uma discussdo fundamental na filosofia epicurista: o medo da morte. Como uma das incertezas
que assombram até hoje grande parte da humanidade, ndo ¢ de estranhar que o tema tenha um
espaco relevante na filosofia epicurista que busca romper com os medos e alcancgar o estado de
ataraxia. A discussdo, contudo, ndo nos cabe aqui.

Em seu quarto livro, Lucrécio versa sobre os simulacra como uma proje¢do de
caracteristicas de algo e ndo a coisa em si — a exemplo da troca de pele das serpentes, o
amarelado da ciircuma manchando as maos ou os cheiros de ervas nos dedos apo6s fricciona-las
—, € 0 mesmo pode ser dito das apari¢cdes dos mortos. Segundo o poeta, essas projegdes dos
mortos ndo sdo diferentes da visdo distorcida do Cérbero ou da jungdo do homem e do equino
formando um centauro (4. 732-748), ou seja, a visdo que temos desses seres seriam apenas 0s
simulacros percorrendo espagos e gerando as proje¢des.® Esclarecidos esses pontos, destacados
pelo proprio autor em seus versos citados anteriormente (5. 59-63), podemos retomar os demais

aspectos cosmologicos em Lucrécio.

7 Em versos anteriores, Lucrécio informou que juntaria os termos animus € anima e passa a designa-los apenas
como dnimas, pois “ambos formam uma unica coisa” (3. 424).

8 Em relagdo aos mortos, Lucrécio também associa a apari¢do dos mortos as crengas impostas a propria mente (4.
462-468), ao sono ¢ a memoria (4. 757-767), e aos nossos proprios desejos (4. 962-1036).

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 30



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

O Universo atomico em Lucrécio

Apos estabelecer a finitude da vida humana e negar a imortalidade e, mesmo, uma
possibilidade de sobrevivéncia da alma, embora ndo negue sua existéncia, Lucrécio aplica

premissas similares ao mundo, € em seu resumo nos diz:

Quanto ao restante, trouxe-me aqui 0 meu argumento, para que eu diga que o
mundo consiste em corpo que morre, € a razdo também prova: o mundo
também ¢ nascido. E de quais modos tal unido de matéria congrega e cria a
terra, o céu, o mar, o sol, as estrelas, globo lunar; e depois, quais espécies
viventes da terra emergiram; mais, quais espécies nunca nasceram, ¢ de que
modo aquele medo dos deuses adentra peitos, a fim que se vejam por todo o
orbe das terras templos e lagos, grutas, altares e estatuas dos deuses. E eu
mostrarei, quanto ao curso do sol, movimento das luas, por uma forga, a natura
¢ capaz de guiar os seus fluxos (5. 64-75).
Segundo o poeta, hd um paralelo entre o microcosmo (a alma humana) e o macrocosmo
(o mundo), observavel pelo termo nativo utilizado para designé-los: ambos estdo sujeitos a lei
universal do crescimento ¢ da decadéncia e, assim como a alma humana, o nosso mundo teve
um inicio e tera um fim. Entre os versos 91 e 109, Lucrécio utiliza os mares, o céu € as terras
para ilustrar a diversidade da composi¢ao do planeta, a0 mesmo tempo em que ressalta e repete
o nimero trés’ - cujo valor simbodlico nos remete a um ciclo de tempo, com principio, meio e
fim —, e conclui: “Unico dia trard seu fim; apds muitos anos sustentadas, ruirdo a maquina e a
massa do mundo” (5. 95-96). Embora afirme diversas vezes que nada na natureza deveria causar
admiracdo ou surpresa, Lucrécio assume quao perturbadoras sdo essas ideias e a dificuldade de
se crer em tais assertivas, por ndo ser algo tangivel ou visivel — uma pratica retdrica, permitindo
enaltecer a discussdo e sua explicag@o racional. A passagem se encerra com o poeta afirmando
que “tudo pode acabar num horrissono estrondo” (5. 109).
Como parte da empreitada epicurista, Lucrécio inicia uma digressao refutando a posicao
teologica (5. 110-234),'° contestando que a terra e as estrelas sdo divindades: “Para que a
religido ndo te freie, talvez, e ndo penses que a terra e sol, o céu, o mar, as estrelas, a lua sejam

eternos por conta de terem um corpo divino” (5. 114-116). A partir do verso 117, verificamos

uma série de ironias e alusdes metaféricas e alegoéricas ao epicurismo, ao pensamento

9 “Primeiramente, contempla os mares, o céu e as terras, vé sua natura triplice, trés os seus corpos, 6 Mémio, trés
os aspectos dispares, trés as suas texturas” (5. 92-94).

10 Lucrécio, entre os versos 110 e 113, faz um jogo de palavras relacionando o seu pronunciamento profético de
uma Terra ndo divina ao oraculo de Delfos. Nesse sentido, sendo ele o porta-voz do “deus” Epicuro, como declarou
em outras passagens, ¢ abordando “as questdes de maneira mais santa” (5. 111), Lucrécio, paradoxalmente,
rebateria possiveis acusacdes de impiedade. Concomitante, ao repetir versos utilizados no livro 1, se referindo a
Empédocles, Lucrécio estabelece uma relagao implicita com seu antecessor.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 31



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

I e entre os versos 126 e 145 ocorre novamente as

materialista e & mortalidade do mundo,’
mengdes a anima € ao animus, inclusive repetindo, com pequenas modifica¢des, os versos 3.
784-97, sugerindo que uma alma (ou a mente) ndo pode ser contida pela estrutura atdmica dos
corpos celestes e, portanto, eles ndo podem estar vivos — uma possivel critica aos estoicos € a
concepgdo de Pronoia (providéncia, previsdo, premedita¢do).!?

Se o mundo ndo ¢ divino, tampouco ¢ a morada dos deuses. Lucrécio afirma que “a
natureza dos deuses ¢ ténue e tdo afastada dos sentidos mortais que mal pode a mente apreendé-
la” (5. 148-149), isto ¢, essa natureza insubstancial e intangivel dos deuses requer uma morada
propria e de natureza similar. Por conseguinte, sendo os deuses compostos por uma natureza
“que foge ao tato das mios” (5. 150)'3, eles também seriam incapazes de interagir com aspectos
de substéncia fisica do nosso mundo'“.

Ainda em sua oposicdo a concepgdo teoldgica de outras escolas filosoficas, o poeta
questiona, aparentemente enaltecendo de forma satirica, a suposta motivagdo dos deuses em
preparar o mundo por causa dos humanos e, em decorréncia da providéncia divina — reiterando
sua critica aos estoicos —, considera-lo eterno ¢ imutavel, e de forma breve ¢ desdenhosa
conclui: “¢ estupidez” (5. 155-165). Lucrécio, entdo, estabelece um dilema: o mundo enquanto
criagdo divina atende aos interesses humanos ou divinos? Poderiam os humanos ofertar algo a
esses seres imortais e felizes? Estariam os deuses entediados apds tanto tempo de existéncia?
Haveria algum mal ao género humano se eventualmente fosse criado? Sendo os deuses felizes,
perfeitos e, mediante a propria perfeicdo, impossibilitados de obter qualquer vantagem
adicional, ndo haveria vantagens para os deuses nesta criagdo. Por sua parte, se ainda nao
existiam, nao haveria meios do ser humano ser favorecido, e sua criagdo ¢ indiferente (5. 165-

180).

1O poeta alude, por exemplo, ao mito da Gigantomaquia € a insinuagdo de que os filosofos materialistas seriam,
de forma semelhante, impios, por ir contra os deuses, perturbarem as muralhas do mundo (o éter que envolve a
Terra na cosmologia epicurista, como mencionado entre os versos 5. 449-494) e extinguirem o sol — se referindo
a destruicdo e consequente mortalidade do mundo. No poema, contudo, os gigantes seriam os her6is da trama e
ndo os vildes. Sobre a Gigantomaquia em Lucrécio, ver: Clay, 1997.

12 Na obra De natura deorum (1. 18), Cicero, através da personagem Veleio, diz: “Escutai proposigdes ndo frivolas
nem mentirosas, nem o deus autor e construtor do mundo do Timeu de Platdo, nem a Pronoea, a velha profética
dos estoicos, que em latim se pode dizer Providéncia, nem realmente o proprio mundo previamente dotado de
espirito e de sentidos, um deus redondo, ardente e voluvel [...].” Tradugdo de Bruno Bassetto, 2016.

13 Na teoria epistemolégica epicurista, os demais sentidos sdo redutiveis em detrimento do tato como o principal
orgdo sensorial, ou como definiu em outro verso “a mais solida via da crenga” (5. 102), justificando a passagem
com tanta énfase ao toque, observada nos versos 150 e 151, ¢ a problematica interagdo entre os deuses € 0 nosso
mundo.

14 Embora o autor prometa desenvolver o tema isso nio ocorre, originando conjecturas como a hipdtese do poema
inacabado.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 32



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

A ultima parte, que aborda a discussdo oposta ao viés teoldgico, versa sobre a origem
do modelo para criar 0 mundo e o humano (5. 181-234) — atribuida ndo aos deuses, mas a
propria natureza. Lucrécio reafirma que o Universo ¢ ndo-divino, posto ser tdo cheio de
imperfeicdes, como o mar que separa as margens das terras, os vastos pantanos, a hostilidade
entre seres humanos e animais selvagens ou o “férvido ardor” e a “assidua queda da neve” que

15 ou a presenga da morte prematura a nos rondar. Essa

“a nds mortais duas partes nos rouba
visdo aparentemente pessimista de Lucrécio estd circunscrita ao argumento
antiprovidencialista, concebendo a imperfei¢do do mundo como prova de que ele nao foi criado
e ndo ¢ governado pelos deuses, em oposi¢ao a perspectiva estoica do mundo perfeito como
evidéncia de uma criagdo divina e do governo do cosmos.

A partir do verso 235, o poeta retoma o argumento do mundo destrutivel e introduz o
primeiro indicio: uma vez que as coisas que existem na Terra, compostas aparentemente pelos

16 “todas sdo providas de corpo que nasce e que morre, deve-se crer que igual

quatro elementos,
¢ toda a natura do mundo” (5. 235-239). O primeiro dos elementos abordados ¢ a terra (5. 252-
260), descrito em uma espécie de ciclo, “que ela parece ser mae e sepulcro de todas as coisas,
vés que a terra se gasta, e, por fim, restaurada, recresce” (5. 259-260)!7. Ha, em seu argumento,
um axioma implicito e fundamental: pressupde eterno aquilo que ¢ imutavel (1. 670-671, 3.
519-520). Logo, o ciclo da terra indica mudangas e, consequentemente, a possibilidade de
decadéncia e destruicao.

As dguas possuem um movimento similar, em constante renovac¢do e permitindo,
através de seu processo, certo equilibrio, ndo formando agua em excesso (5. 261-272), “parte
quando o valido vento varrendo o oceano o diminui, assim como o etéreo sol com seus raios,

parte ao se distribuir para dentro de todas as terras. Filtra-se toda a impureza, e de volta reflui

a matéria liquida” (5. 266-270)!®. O ar ¢ tratado mais brevemente (5. 273-280), com argumentos

15 “Dessa extensdo, a nds mortais duas partes nos rouba o férvido ardor, assim como a assidua queda da neve” (5.
204-205). O trecho refere-se a divisdo em cinco zonas: uma regido entre os tropicos chamada de torrida, duas
temperadas entre os tropicos e os circulos polares, e duas polares — estabelecidas por Parménides, segundo Estrabao
(2. 2. 2). Sobre outras referéncias as regides do mundo, ver Cic. ND. 1. 24, Tusc. 1. 65-66; Aratus. Phaen. 462-
544); Verg. Gorg. 1.231-267.

16 Podemos observar uma critica sutil levantada por Lucrécio ao ndo confirmar a teoria empedocliana dos quatro
elementos (terra, fogo, agua e ar). Ao afirmar que o mundo “parece que consiste” (5. 237), o poeta deixa implicito
haver algo ndo perceptivel, mas mais fundamental na composi¢do do mundo: os atomos.

17 Na passagem, ao descrever a terra como mie, Lucrécio faz um jogo de ideias, explorando, por metaforas, a
mitologia, enquanto propde a visdo de um mundo natural. Neste caso, a “terra mae” concebida na mitologia como
Gaia, também ¢ mae na medida em que nos nutre por meio das colheitas. Sobre a discussao, ver: Fowler, 2000:
140-148; Gale, 1994: 39-41.

180 verso 267, em que Lucrécio fala sobre os raios de sol evaporando a dgua, diz: “deminuunt radiisque retexens
aetherius sol”. Embora a tradugdo de Rodrigo Gongalves ndo aborde, os termos retexens e radiis transmitem uma
relagdo com o ato de costurar, em que radiis pode ser traduzido tanto como um raio luminoso, quanto uma estaca,

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 33



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

relacionados a terra, enquanto receptaculo passivo, e “ao mar grande dos ares”, ou seja, ao
processo ciclico da agua®.

Por fim, no ultimo ciclo, o fogo, Lucrécio discorre sobre o “etéreo sol” e sobre a luz
emanada (5. 281-305) — esses raios de luz, materiais e compostos por a&tomos, sdo particulas do
sol em um fluxo constante, interrompidos temporariamente pelas nuvens até a “renovagdo™° —,
e declara: “o que quer que exista primeiro das chamas se perde, a menos que acredites que
contem com forga inviolavel” (5. 304-305)?!. Posteriormente, Lucrécio utiliza dois argumentos
breves, retomando sua discordancia quanto as crencas religiosas: os deuses ndo sdo capazes de
proteger suas estatuas e templos, pois se desgastam com o tempo (5. 306-317)*2; e o céu cria
todos os seres que nascem e morrem, € 0s recebe novamente apds a morte (5. 318-323) —
supostamente minguando, ao dar um pouco de si, e se restabelecendo ap6s o retorno do morto,
em um processo continuo de transformagdo e renovagdo®.

O poema segue com a afirmativa de que o Universo ¢ algo novo e toda a natureza do
mundo ¢ recente (5. 324-337), comprovada pela auséncia de registros mais antigos —
incompativel com um mundo que existe desde sempre. Por outro lado, se 0 mundo de fato for
antigo e os vestigios se perderam por cataclismos periddicos, e toda a civilizagdo humana
precisou se desenvolver novamente, “mais ainda deves aceitar a derrota, pois que devem

perecer o céu e as terras”, bastando apenas um desastre mais grave para acabar completamente

com o mundo (5. 338-347)?*. Portanto, ao sofrer com as intempéries, cataclismas e toda a

enquanto retexens pode se referir a destecer. Assim sendo, os raios do sol destecem a agua — uma provavel alusdo
a jungdo e separagao dos atomos na formagao dos elementos.

19 O elemento ar é concebido como um receptaculo passivo, pois os atomos dos objetos, apos se desprenderem,
entrariam em contato com o ar e seriam absorvidos por esse elemento, a exemplo dos simulacros, até ocorrer uma
reincorporagao em uma nova estrutura atomica. Logo, assim como os rios fluem para o mar, os a&tomos dos demais
elementos também fluiriam para o ar, como a poeira da terra ou o processo de evaporagao, tornando compreensivel
a metafora do autor ao utilizar a expressdo “mar grande dos ares” (5. 276).

20 No verso, Lucrécio diz “como se interrompessem a luz entre os raios, e, de imediato, desaparecem os raios
abaixo” (5. 287-288), compreendendo que a origem dos raios ndo finda, mas sob as nuvens os raios perecem — um
processo constante e similar ao ciclo da d4gua —, e compara com a necessidade de renovagao constante para manter
as tochas e lamparinas (5. 294-301). Seu argumento, porém, embora afirme existir, ndo deixa claro a origem das
chamas que renova “sol, lua e estrelas”.

21 O comentario provavelmente refere-se ao fogo divino, fonte e destino de toda a vida, e aponta que mesmo esse
elemento estaria sujeito a decomposigao.

22 Na passagem fica implicito a critica na busca pela fama e na imortalidade da memoria como algo irrelevante,
pois mesmos 0s monumentos que preservam a memoria tendem a perecer.

23 Mais uma vez identificamos Lucrécio se utilizando dos mitos para seus proprios fins e criticando os estoicos ao
falar do céu em uma provavel referéncia ao fogo primordial e criador. Sobre a compreensdo estoica a respeito do
tema, ver Cic. ND. 2. 23-25, 64-65).

24 Na passagem, como sugere West (1969: 64-65), a frase “haveria desastre e ruina” (5. 347) nos sugere um prédio
em escombros, lembrando o argumento utilizado pela personagem Lucilio Balbo (Cic. ND. 2.15), ao comparar o
cosmos e uma casa, pressupondo que a propria ordenacao do cosmos, tal qual a organizacao de uma casa, evidencia
o governo de alguma inteligéncia. Para Lucrécio, porém, a metafora da casa ocorre na medida em que ambos estdo
fadados a desabar.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 34



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

natureza de males, o nosso mundo est4 fadado a destruicdo completa, assim como a fisiologia
humana, sujeita a doencas, ¢ um prentincio de nossa mortalidade (5. 348-350).

Os versos 5. 351-363 sdo repeti¢des dos versos 3. 806-818, em uma pratica frequente
no poema de Lucrécio para demonstrar as semelhangas entre 0 macrocosmo € 0 microcosmo,
isto €, entre o Universo e a alma humana. Nesse trecho, 0 mundo, assim como a alma humana,
ndo possui os critérios de indestrutibilidade: ndo ¢ s6lido o suficiente para resistir, como 0s
atomos que sao “solido corpo” e ndo podem ser afetados por nenhuma forga externa; ou vazio
para que os golpes ndo o afetem, como o inane intangivel; e tampouco ¢ infinito como o
Universo?. Em vista disso, 0 nosso mundo nio atende a nenhum dos critérios especificados e
ndo pode ser indestrutivel (5. 364-372). Ao contrario, as coisas sdo0 compostas por atomos e
espago vazio, permitindo o movimento, e sdo circunscritas, de modo que nem mesmo os quatro
corpos elementais, “o céu ou terra ou sol ou vagas ondas”, escapam da “porta da morte” (5.
373-375) — ha uma relagdo entre o vir a ser e o perecer, indicando que, como esses corpos sao
mortais e sujeitos a destrui¢ao, ¢ necessario aceitar que tudo teve uma origem (5. 376-379).

Nos ultimos versos sobre a finitude do mundo (5. 380-415), Lucrécio aponta para o
desequilibrio, volatilidade e imprevisibilidade dos elementos, personificando-os em uma
espécie de guerra brutal — em especial os elementos fogo e 4dgua: por vezes com o “igneo
principio, vencendo” (5. 394), e outras foi “o liquido humor que reinou pelos campos” (5.
395)%%. A historia continua com os relatos mitologicos de Faetonte (5. 396-405), filho de Hélio,
e as rédeas do carro do Sol, causando incéndios pela Terra ao ndo conseguir controlar a
carruagem — sendo, por fim, fulminado por Zeus —, e do diluvio (5. 411-415), uma referéncia
indireta ao mito de Deucalido. Nos dois casos, Lucrécio, respectivamente, ironiza (5. 405-406)
e ignora (5. 411-412) a falsa explicagdo dos mitos e propde uma explicacdo cientifica e
racionalista.

Estabelecidas as premissas de que o mundo nao foi criado pelos deuses, teve um inicio

e terda um fim, Lucrécio inicia sua descri¢do da forma¢do do mundo?’ reiterando o principio

25 Sobre os 4tomos como corpos solidos, eternos € indivisiveis, Lucrécio aborda o tema no livro 1, especialmente
entre os versos 483 e 634. A existéncia do espago vazio e como ele permite a existéncia a partir da possibilidade
do movimento, ver 1. 329-417; e no tocante a infinitude do Universo, do espaco e da matéria, ver 1. 951-1117.

26 O aspecto heroico para retratar os elementos representa, de forma analoga, os her6is miticos das poesias épicas
narrativas. Sobre a discussdo, ver Gale, 1994: 117-124; e 2000: 232-240. A respeito da metafora da guerra dos
elementos, o autor pode estar se referindo as ideias pré-socraticas, como Anaximandro e a luta de opostos, ou
talvez uma mencao a guerra civil. Feeney (1991: 8-11) sugere uma alusdo a Iliada e a luta interna entre os deuses
olimpianos.

27 “E de quais modos tal unido de matéria conjuga, cria a terra, o céu, o mar com sua profundidade, curso do sol e
da lua, demonstrarei pela ordem” (5. 416-418).

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 35



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

epicurista da existéncia a partir da colisdo de atomos € ndo por agdo divina (5. 419-431)%. Essas
colisdes nao foram ordenadas pela providéncia: ao contrario, sdo cadticas e aleatorias, movidas
pelo proprio peso, desde o tempo infinito, em uma constante de atragdo e repulsdo, permitindo
experimentar diferentes composi¢des ao se reunirem e, consequentemente, dando “os inicios as
mais grandiosas coisas: mares e terras e céus e as espécies viventes” (5. 430-431).

Do caos primordial, uma massa tempestuosa e instavel formada por principios de todos
os tipos, as partes comecaram a se separar dos dissidentes e se aproximar por afinidades - e
assim os elementos comegaram a emergir (5. 432-448)%°. Os versos seguintes descrevem o
processo de forma detalhada: os pesados e densos atomos de terra afundam, tendem ao centro
e expelem os outros elementos (5. 449-456); esses outros elementos sdo menores, mais leves e
redondos, facilitando o movimento, principalmente o ignifero éter, um vapor e calor que sobe
da terra e alcanga as zonas mais altas e cerca o planeta envolvendo-o em um abrago (5. 449-
470)*° — separando o nosso mundo do Universo infinito®!; ao apartarem-se da terra e com os
constantes golpes do éter e dos raios de sol, a terra se condensou cada vez mais ao centro, e de
sua densa massa “exalava os humores salinos; com tal suor ampliava os mares € 0s campos
natantes” (5. 480-489). Nosso mundo, portanto, tem uma estrutura densa e pesada, estatica pela
natureza do elemento terra, e envolto por uma redoma de éter que envolve a terra, as a4guas € o
ar.

Nos versos que se seguem (5. 491-508), Lucrécio recapitula o processo de separagdo
enfatizando o equilibrio alcancado pelos elementos, e conclui comparando os fendmenos
terrestres (o fluxo imutavel e constante do Mar Negro) e os fendmenos celestes (o fluxo
imutéavel e constante do éter), dando as bases da proxima discussdo abordada: o movimento dos
corpos celestes.

Como afirmado anteriormente, o elemento terra traz um carater denso, pesado e estatico

para o nosso mundo. Nao obstante, sob o ponto de vista daqueles que aqui habitam, ha algum

movimento dos corpos celestes. Lucrécio cogita duas possibilidades — subdividindo a segunda

28 Alguns desses versos ja apareceram antes, em diferentes partes do poema — indicando a relevancia por repetigdo.
Contudo, a recombinagdo de versos, dentro desse contexto, pode simbolizar as multiplas e infinitas recombinac¢des
dos atomos na formagdo de novas estruturas, assim como um conjunto de letras combinadas formam diferentes
palavras (2. 688-699). Sobre a teoria da recombinagdo dos versos, ver Gale, 2004.

2 Um eco de Empédocles ¢ facilmente identificado nas ideias de Lucrécio, seja pela mengio aos quatro elementos,
quanto pela formacdo dos elementos a partir da afinidade (philia) e da repulsa (neikos) que, respectivamente,
combinam e separam os elementos.

30 A mengdo do céu abragando a terra pode ser uma referéncia implicita, e racionalizada, do mito de Urano e Gaia.
31 Entre os versos 471 € 479, sdo abordados brevemente a origem do sol e da lua como partes da Terra, mas
habitando e realizando seus movimentos em uma zona intermediaria, nem tio leve quanto o éter, nem pesado como
a terra — o tema dos corpos celestes, porém, serd abordado um pouco mais adiante.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 36



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

em trés — para explicar a relagdo entre a esfera de éter e as estrelas. Na primeira hipodtese (5.
510-516), a revolucdo da “esfera celeste” ¢ comparada ao movimento de uma roda d’agua,
sustentada pelas pressdoes dos ares nas extremidades (nos polos) como eixos de suporte, e
rotacionada a partir de duas correntes de ar, uma em cada polo, em sentidos opostos - neste
caso, as estrelas seriam fixas na abobada celeste, girando conforme o movimento da propria®?.
Na segunda teoria, “¢ possivel que o céu todo fique parado, mas as estrelas, luminosos signos,
se movam” (5. 517-518) impulsionadas pelas correntes do éter (5. 519-521), sopradas por
ventos de fora (5. 522-523)*; ou esses astros se movem na busca de “alimento que atice seus
fogos” (5. 523-525). Lucrécio afirma que todas as quatro explicacdes provavelmente ocorrem
no Universo infinito — afinal, em um cendrio infinito, tudo que ¢ valido e possivel de acontecer,
eventualmente devera ocorrer em algum momento e lugar. Todavia, o poeta assume ser incapaz
de definir, por falta de evidéncia empiricas, qual a explicacdo provavel para nos “que explique
em nosso mundo os motos dos astros”, e tal descoberta so serd possivel conforme o gradual
progresso humano (5. 526-533).

A imobilidade da Terra, localizada no centro do mundo, no formato de um disco plano
flutuando no ar, em oposi¢do ao movimento dos astros ¢ entdo discutida. Lucrécio versa que a
Terra desvanece e decresce, tornando-se mais rarefeita, fundindo-se as partes aéreas do mundo
(5. 534-538). Além disso, afirma haver uma outra natureza embaixo da Terra desde a formacgao
do Universo (5. 536-537). Os versos seguem com diversas analogias entre o mundo
(macrocosmo) e o corpo humano (microcosmo): assim como ndo sentimos o peso daquilo que
nos ¢ nativo, nosso proprio corpo, 6rgaos e membros, mas sentimos qualquer corpo estranho e
externo, mesmo os mais leves, a terra ndo pesa nem comprime o ar em volta, pois foi criada ao
mesmo tempo que o ar, sendo essa unido existente desde a origem do Universo (5. 539-549); a
outra natureza abaixo da Terra ndo foi nomeada, de forma similar a quarta natureza da alma;
por sua vez, a terra e o ar, organicamente conectados, sdo comparados ao corpo e a alma,
respectivamente (5. 550-563).

A ultima parte que nos interessa do livro, como indicado previamente, versa sobre temas
relacionados ao Sol e a Lua. Segundo Lucrécio, sob sua perspectiva empirista, a medida e
intensidade do calor do sol sdo exatamente aquelas que percebemos (5. 564-572). Quanto a lua,

embora assuma também ndo haver mudangas entre o seu tamanho real e aquilo que podemos

32 Devemos compreender esses sentidos opostos sob a perspectiva de quem se encontra na superficie, visto que,
esses ventos estariam realizando o mesmo movimento em sentido circular.

33 A passagem ndo € clara, mas possivelmente o “vento” de fora deve ser externo ao nosso mundo, além dos limites
da Terra, ou talvez apenas uma referéncia aos atomos “livres” e “leves” como o vento — neste caso, constatando
que os atomos ndo sao exclusivos da Terra, mas estdo presentes em todo o Universo.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 37



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

observar, Lucrécio lanca davidas sobre a fonte de sua luz ser propria ou emprestada (5. 575-
584). Em ambos 0s casos, 0 poeta assume ser impossivel ocorrer uma distor¢do da imagem por
distancia, pois, no caso do Sol, o calor sentido nos permite presumir sua proximidade, e no caso
da Lua, do mesmo modo, se faz necessario presumir ser o que vemos o seu real tamanho devido
a nitida imagem que temos de sua aparéncia e de seus contornos®*.

Segue-se, entdo, que Lucrécio precisa lidar com um tema, prima facie paradoxal,
derivada do problema anterior: sendo o sol pequeno, do tamanho exato percebido, como pode
fornecer luz e calor ao mundo inteiro?*> O poeta fornece, em tal caso, trés possiveis explicagdes:
(1) haveria algum ciclo do fogo similar ao ciclo da dgua, de forma a manter um reabastecimento
continuo (5. 597-603)3%; (2) existe uma disposi¢do do ar na difusdo do calor, como um incéndio
decorrente de apenas uma fagulha (5. 604-609); ou (3) o Sol ¢ cercado por algum fogo invisivel,
talvez referéncia a pequenas particulas do elemento fogo, capaz de potencializar o calor
produzido (5. 610-613).

Em relagdo as orbitas do Sol e da Lua, Lucrécio afirma ¢ enfatiza ndo haver meios de
estabelecer uma explicagdo clara e simples (5. 614-620). Seguindo as indica¢des de Democrito,
um precursor da teoria atdbmica de Epicuro, Lucrécio declara que os objetos mais proximos a
Terra tendem a se movimentar de forma mais lenta e os mais proximos ao éter, de forma mais
rapida — uma referéncia ao movimento da abdbada celeste, j4 mencionado. O Sol e a Lua,
realizando sua revolu¢do em uma zona intermedidrias, seguem em um movimento mais lento —
a Lua, mais proxima a Terra, possui um movimento ainda mais vagaroso. Neste caso, haveria
uma possivel ilusdo na percepcao dos movimentos, tanto no sentido quanto na velocidade. Em
outros termos, aparentemente, vemos uma mudanca de posi¢cdo do nascer e do pdér do Sol
(ecliptica), percorrendo as constelagdes e a esfera celeste, mais lenta que a orbita da Lua — o
Sol em um ano e a Lua em um més —, porém, segundo Lucrécio, devido as diferentes

velocidades de movimento, o Sol € ultrapassado pelas constelacdes, e a Lua, por ser mais lenta,

34 No livro 1V (353-363), Lucrécio afirma que os simulacra sofrem atrito ao passar pelo ar até chegar em nossas
retinas, fazendo com que enxerguemos os objetos distantes em formatos distorcidos. Portanto, se identificamos a
Lua, sua forma e borda com perfeigdo, presume-se, dentro desse argumento, que a Lua s6 pode estar proxima e
seu tamanho ¢ como a percebemos diante dos nossos olhos. O mesmo raciocinio € aplicado as estrelas no éter (5.
585-591).

35 Entre os versos 5. 590-594, ao iniciar sua indagagdo, Lucrécio diz: “Isso também ndo ¢ de se admirar”,
reafirmando, de forma recorrente, que a natureza esta sujeita as explicagdes racionais e qualquer supersticdo ou
explicagdes religiosas decorrente do estranhamento e do desconhecido devem ser afastadas.

36 Nesta passagem, o autor se utiliza de termos como “largiflua fonte” (largifluum fontem), “fluindo” (confluit) e
“brotasse de uma nascente” (ex uno capite hic ut profluat), aludindo ao movimento das aguas.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 38



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

¢ ultrapassada e rodeada muitas vezes mais, dando a falsa sensa¢do de completar o circuito em
um periodo mais curto (5. 621-636).

Retomando o argumento de que a esfera celeste seria estdtica, mas os astros se
moveriam, Lucrécio cogita, também, haver correntes de ar soprando de lados alternados do
mundo, em momentos distintos, fazendo o Sol se mover, bem como a Lua e os demais astros
(5. 637-645). Esse movimento causado pelo ar pode ocorrer em diferentes niveis, intensidades
e dire¢des, soprando o Sol para um lado, a Lua para outro, como as nuvens carregadas em
diversos sentidos (5. 646-649). Apos ser soprado e empurrado pelo vento em sua longa jornada,
o Sol completa seu curso exaurido, sem forgas e exala seus ultimos fogos, necessitando
recompor seu fogo e restituir seu brilho, ou talvez seja apenas seu curso transportado hora para
baixo, hora para cima de nosso mundo, em um fluxo continuo e constante que causa o
amanhecer e o anoitecer (5. 650-679)%.

Lucrécio versa ainda sobre as duragdes diferentes dos dias e das noites no verao e¢ no
inverno — dias mais longos e noites mais curtas no verdo, e proporcionalmente inversos no
inverno —, e novamente oferece trés explicagdes alternativas derivadas das discussdes anteriores
sobre o Sol e seu movimento: talvez a orbita do Sol acima da Terra seja maior no verdo e menor
no inverno (5. 682-695); ou a densidade espessa do ar em algumas regides, dificultando o
movimento e atrasando a orbita do Sol (5. 696-700); ou entdo as “sementes de fogo”,
necessarias para recompor seu fogo e restituir seu brilho, se concentram mais rapida ou mais
lentamente em periodos distintos (5. 701-704).

Apos desenvolver diversas teorias a respeito do Sol, Lucrécio volta seu olhar para a Lua
— em especial as suas fases. A Lua, cujo brilho ¢ o reflexo da luz do Sol, realiza seu movimento
de revolugdo ao redor da Terra e, ao realizar tal movimento, se alterna sua face iluminada e
como conseguimos observar seus diferentes angulos (5. 705-714). Embora essa explicacao,
conforme apresentada, seja correta e coerente com as nossas pesquisas atuais — havendo,
obviamente, algumas divergéncias —, Lucrécio propds ainda outras alternativas. Também ¢
possivel, afirma o poeta, que a Lua tenha luz prépria e o que vemos sdo as variadas formas do

seu brilho, ou talvez haja um corpo escuro entre a Lua e a Terra obstruindo a luminosidade e

37 Na passagem (4. 387-390), Lucrécio, explicando o movimento ¢ a falsa inferéncia da mente, declama: “Vai o
navio que nos leva, mas parece parado; e o que esta estacionado, ao contrario, nds cremos que vai-se. Montes e
campos parecem fugir, afastando-se a popa, quando nds passamos por eles, as velas voando™.

38 A passagem possui referéncias religiosas e mitologicas diretas e indiretas, seja na mengio a deusa do amanhecer,
Matuta (5. 652), ou o movimento do Sol, cuja explicagdo cientifica ¢ racional evoca a imagem mitoldgica da
carruagem dirigida por Hélio. Ademais, o autor compara a precisdo temporal das revolugdes ao florescimento, as
estacdes, ao crescimento da barba, ao cair dos dentes, ocorrendo, desde a origem, em um ciclo continuo e constante
em ordem determinada, demonstrando um carater previsivel e légico da natureza em oposi¢do a concepgao
religiosa e providencial (5. 666-679).

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 39



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

depois se retirando, mas por sua natureza escura ndo ¢ possivel observa-lo (5.715-730). A
ultima explicagdo sugere que cada fase da Lua ¢, na verdade, uma Lua nova, isto ¢, dia apos dia
a Lua morre e se reconstitui em uma sequéncia regular (5. 731-736)*°. Por fim, o poeta
epicurista versa sobre os eclipses, atribuindo a ocorréncia tanto a interposi¢do da Lua, nos casos
de eclipse solar, ou da Terra, nos de eclipse lunar, (5. 751-755) — como atestado em nossos dias
—, quanto ao corpo estranho e escuro se posicionando entre a Terra e o objeto (5. 756-757), e
mesmo uma eventual extingdo e reconstituicdo do Sol e da Lua ao passarem por regides mais
hostis (5. 758-761), alegando que todas essas teorias sdo igualmente possiveis de ocorrer e nao
ha fendmenos observaveis que as contradigam, sendo vidvel até uma ocorréncia simultanea (5.
762-771).

No decorrer do quinto livro, Lucrécio ainda abordara o comego da vida na Terra - as
primeiras plantas e animais, a impossibilidade da existéncia de feras miticas hibridas, como os
centauros, bem como o surgimento do ser humano, da linguagem, e o inicio e a evolugdo das
civilizagdes, perpassando pela descoberta do fogo, a origem da religido e o desenvolvimento da
agricultura, musica, poesia e astronomia — esses temas, contudo, apesar da relevancia, fogem a

proposta deste artigo.

Conclusao

No poema De rerum natura, Lucrécio apresenta uma visao coerente e abrangente do
universo através da lente do atomismo epicurista. No livro V, o poeta usa a astronomia ¢ a
cosmologia para explicar a natureza de forma racional. Ele argumenta que o universo ¢ infinito
em sua extensdo, sem bordas ou limites, e composto de infinitos 4tomos em movimento
constante no vacuo — uma visao fundamental para os epicuristas. O universo infinito implica,
também, na existéncia de inimeros mundos além do nosso, com suas proprias configuragdes
de atomos, habitdveis ou ndo, sugerindo que a nossa existéncia € do nosso mundo nio possui
algum cardter singular, e nosso mundo, sendo apenas mais um, ira perecer e se reconstituir em
outras coisas como tudo que existe. O movimento eterno dos atomos significa, por sua vez, que

o Universo estd em constante renovagdo e mudanca, em um ciclo continuo e constante de

39 Lucrécio personifica as estagdes a partir de seus atributos caracteristicos e as representa associando-as a
divindades e ventos sazonais (5. 737-750): Vénus, Cupido, Flora e Z¢éfiro, correlacionados as flores e aos perfumes
da primavera; Ceres ¢ as etésias ao calor escaldante do verdo; Dioniso (Baco), Volturno e Austro ao outono; e, por
fim, o solsticio de inverno trazendo a neve. Nao devemos esquecer que Lucrécio se utiliza dos deuses como figura
de linguagem, ndo em um sentido literal, mas em um possivel processo de ironia e/ou racionalizagdo da visdo de
mundo.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 40



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

nascimento e morte, proporcionando um contraste entre o universo infinito e a finitude da vida
humana individual. Desse modo, a meng¢do aos livros III e IV, ao abordar o tema da alma
inserido na compreensiao do cosmos, complementam essa visao.

Lucrécio argumenta que a alma e o corpo sdo compostos de atomos, ou seja, a alma,
embora composta por atomos mais finos, leves e sutis, ¢ tdo mortal quanto o corpo. Esta
concepcao desmistifica 0 medo da morte, uma vez que a alma se dispersa apds a morte,
resultando na cessacdo da consciéncia e da identidade individual. O autor constantemente
compara 0 microcosmo, o humano, € 0 macrocosmo, o universo, contrastando a finitude
humana e a infinitude do universo, e destaca a insignificancia relativa da vida humana no grande
esquema das coisas. No entanto, essa insignificincia ndo ¢ desmoralizante, ao contrario, ela
serve para libertar as pessoas de preocupagdes cosmicas e incentiva-las em suas vidas presentes
e tangiveis. Seu poema, portanto, possui ainda um propoésito didatico.

Ao descrever fendmenos astrondmicos como eclipses, a formagao de planetas e estrelas,
e as mudangas no clima, Lucrécio rejeita explicagdes sobrenaturais e mitologicas, e busca
explicar esses fendmenos através de causas naturais, demonstrando a ordem natural do
universo, desafiando as concepgdes tradicionais de um cosmos ordenado por deuses, propondo
em seu lugar uma visao naturalista e mecanicista do mundo que pode ser compreendida através
das leis naturais. Do mesmo modo, ao entender que a alma ¢ mortal e que ndo hé vida apds a
morte, os individuos podem libertar-se do temor do desconhecido e das punigdes divinas,
vivendo de maneira mais plena e serena.

A compreensdo de um universo infinito e naturalista elimina a necessidade de temer
deuses caprichosos ou um pos-vida punitivo. Bem como a percepg¢ao de que o Universo € vasto
e infinito enquanto a vida humana ¢ curta e finita pode instilar um senso de humildade. Ao
reconhecer nossa pequena parte no cosmos, somos incentivados a viver de acordo com a
natureza e desfrutas dos prazeres simples que a vida oferece. Lucrécio se utiliza dessas
perspectivas para argumentar que os medos e supersticdes sdo produtos da ignorancia, e que a
verdadeira paz de espirito vem da compreensdo racional da natureza. Essa abordagem ¢
essencial para a filosofia epicurista, que busca a ataraxia através da compreensao racional da
natureza.

A finitude humana em oposi¢do ao universo infinito em Lucrécio ndo ¢ um contraste
que leva ao niilismo, mas sim um fundamento para uma vida livre de medos irracionais e
supersti¢des. Lucrécio nos oferece uma visdo integrada e libertadora da existéncia humana. Em
outras palavras, o poeta nos convida a reconhecer nossa mortalidade e a vastiddo do cosmos e

mostra que, embora sejamos finitos e efémeros no grande esquema coésmico, podemos nos

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 41



Humanidades em Revista - (CH UNIRIO ISSN 26746468
DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS

libertar da ansiedade, e encontrar paz e proposito ao entender nossa natureza e o mundo ao
nosso redor. A libertacdo do medo da morte e dos deuses, ao compreender a nossa finitude e a
natureza, permite que os seres humanos se concentrem na busca da felicidade e do bem-estar
no presente. Assim, a visdo de Lucrécio ndo so redefine a compreensdo do universo, mas

também reorienta a vida humana em dire¢do a racionalidade, a liberdade e a serenidade.

Documentacio textual

LUCRECIO. Da Natureza das Coisas. Tradugdo de Luis Manuel Gaspar Cerqueira. Lisboa:
Relogio D’ Agua Editores, 2015.

LUCRECIO. Sobre a natureza das coisas. Tradugdo de Rodrigo Tadeu Gongalves. Belo
Horizonte: Auténtica, 2022.

Autores antigos

ARATO. Fenomenos. Caderno de Tradugdes, n° 38. Porto Alegre: UFRGS, 2016: 1-84.
CICERO. 4 natureza dos deuses. Tradu¢do de Bruno Fregni Bassetto. Uberlandia: EDUFU,
2016.

CICERO. Discussées Tusculanas. Tradugdo de Bruno Fregni Bassetto. Uberlandia: EDUFU,
2014.

Bibliografia referencial

CLAY, D. Lucretius’ Gigantomachy. In: ALGRA, K.; KOENEN, M; SCHRIJVERS, P. (eds).
Lucretius and his Intellectual Background. Amsterdam, 1997: 187-92.

FARREL, J. Lucretian architecture: the structure and argument of the De rerum natura. In:
GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University
Press, 2007: 76-91.

FEENEY, D. The Gods in Epic: Poets and Critics of the Classical Tradition. Oxford, 1991.
FOWLER, D. Roman Constructions: Readings in Postmodern Latin. Oxford: 2000.
FOWLER, D. Lucretius on Atomic Motion. A Commentary on De Rerum Natura 2.1-332.
Oxford, 2002.

GALE, M. Myth and Poetry in Lucretius. Cambridge: 1994.

GALE, M. Virgil on the Nature of Things: The Georgics, Lucretius and the Didactic tradition.
Cambridge, 2000.

GALE, M. The Story of Us: A Narratological Analysis of Lucretius’ De Rerum Natura. In:
GALE, M. (Ed). Latin Epic and Didactic Poetry: Genre, Tradition and Individuality. Swansea,
2004: 49-71.

KENNEY, E. Lucretian texture: style, metre and rhetoric in the De rerum natura. In:
GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University
Press, 2007: 92-110.

WARREN, J. Lucretius and Greek philosophy. In: GILLESPIE, S.; HARDIE, P. The
Cambridge Companion to Lucretius. Cambridge University Press, 2007: 19-32.

WEST, D. The Imagery and Poetry of Lucretius. Edinburgh, 1969.

DOSSIE COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR VIN1- 2025-1 42



