
Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

84 

PÁSCOA E ASTRONOMIA: A OBSERVAÇÃO DO COSMOS  
NA CONSTRUÇÃO DO CALENDÁRIO CRISTÃO 

 
Rafaela Guimarães Pereira1 

 
 
Resumo: Entre os séculos I e IV EC, líderes eclesiásticos provenientes de diferentes localidades do 
Império Romano se empenharam em discutir e sistematizar o calendário cristão, a fim de consolidar as 
datas das festividades religiosas, nomeadamente a da Páscoa. Diante dos conflitos entre os diferentes 
núcleos de pensamento cristão que marcaram o período, diversos conhecimentos sobre o cosmos e 
cálculos matemáticos foram mobilizados e instrumentalizados. Assim, o presente artigo tem como 
objetivo compreender o processo de estabelecimento do cômputo pascal e sua importância para o 
calendário litúrgico. Em virtude disso, serão analisadas as descrições de ciclos pascais desenvolvidos 
no século III EC presentes na obra História Eclesiástica do bispo Eusébio de Cesareia, escrita no século 
IV EC. 
Palavras-chave: Páscoa; astronomia; cosmologia; calendário; História Eclesiástica. 
 

EASTER AND ASTRONOMY: THE OBSERVATION OF THE COSMOS 
IN THE CONSTRUCTION OF THE CHRISTIAN CALENDAR 

 
Abstract: Between the 1st and 4th centuries CE, ecclesiastical leaders from different regions of the 
Roman Empire engaged in discussions and efforts to systematize the Christian calendar, with the aim of 
consolidating the dates for religious festivals, particularly Easter. In light of the conflicts between 
various Christian intellectual circles that characterized this period, a variety of knowledge about the 
cosmos and mathematical calculations were mobilized and utilized. Thus, the present article seeks to 
understand the process of establishing the Paschal computation and its significance for the liturgical 
calendar. To this end, the descriptions of Paschal cycles developed during the 3rd century CE, as 
presented in the Ecclesiastical History of Bishop Eusebius of Caesarea, written in the 4th century CE, 
will be analyzed. 
Keywords: Easter; astronomy; cosmology; calendar; Ecclesiastical History. 
 
 

Introdução 

 

A Páscoa se caracteriza como uma das celebrações mais relevantes do calendário 

cristão. Possui uma data móvel, sendo celebrada no primeiro domingo de Lua cheia após o 

equinócio de primavera no Hemisfério Norte. Além de definir o dia de outros ofícios religiosos 

do ano litúrgico, como a Quaresma e Pentecostes, o tríduo pascal rememora a morte e 

ressurreição de Jesus, eventos fundamentais para a fé – crença na vida eterna e ressureição após 

a morte física – e a identidade cristã. Embora os Evangelhos canônicos estabeleçam que Jesus 

foi crucificado na sexta-feira da semana judaica e ressuscitou três dias depois, nos primórdios 

 
1 Graduada em História pela Universidade do Estado de Minas Gerais e mestranda em História pelo Programa de 
Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Ouro Preto (PPGHIS - UFOP).  
Contato: raguimaraesp@hotmail.com 
Artigo produzido para a disciplina “Religião, conhecimento e cosmologia na Roma Tardo-republicana” oferecida 
pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO) e 
ministrada pela professora Dra. Cláudia Beltrão da Rosa. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

85 

da religião cristã não havia um consenso sobre a data exata da ressurreição, o que gerava 

querelas e conflitos.2 Além disso, diante da pluralidade de apropriações e ressignificações da 

Boa Nova e da Pascha3, a celebração possuía distintas datas e era composta por múltiplos ritos 

(AMADOR, 2022; MCCARTHY, 2012). 

O cristianismo surgiu e se consolidou no interior do judaísmo, logo, era comum que 

determinados grupos incorporassem elementos tradicionais da Pessach4 nos ritos, como os 

jejuns e pães ázimos. Não obstante, círculos específicos ainda observavam a Páscoa no 14 de 

Nissan, data da Páscoa judaica estabelecida a partir do calendário lunissolar5. Tal datação não 

era uma regra devido à desigualdade das influências judaicas nas sociedades e culturas do 

Império. Mas, ao final século II EC6, em um movimento que ganhou força no decorrer dos 

séculos seguintes, autoridades cristãs passaram a se preocupar com a unificação da fé, a 

construção de uma identidade cristã e consequentemente o distanciamento do universo judaico. 

Nesse momento, as discussões sobre a data da solenidade tomaram corpo e dividiram opiniões. 

Como observam Nathany Belmaia e Cassio Amador (2021, p. 711), continuar com o 14 de 

Nissan implicaria no significado da Páscoa cristã. Ela rememoraria o Êxodo dos hebreus do 

Egito, como ocorre na tradição judaica, ou celebraria a ressurreição de Jesus? As discussões se 

complexificaram quando a diversidade de opiniões ocasionou a uma disputa entre os 

quartodecimanos e os dominguistas. 

Os quartodecimanos argumentavam que a ressurreição ressignificava o sentido do 

Êxodo, por conseguinte a celebração deveria seguir o calendário lunissolar judaico, e 

aconteceria no 14 de Nissan.7 Essa data era comum entre as Igrejas asiáticas. Em contrapartida, 

os dominguistas interviam pela comemoração no domingo, e justificavam sua concepção na 

Bíblia cristã, já que os evangelistas registram a ressurreição nesse dia da semana.8 Conforme 

 
2 Assim como salienta Alden A. Mosshammer (2008, p. 45-46), os Evangelhos canônicos, datados do ano 70 ao 
100, concordam que a crucificação ocorreu na sexta-feira, mas destoam ao situá-la na celebração da Páscoa judaica. 
De acordo com a narrativa de Marcos, Jesus participou da ceia pascal junto aos discípulos antes de ser crucificado. 
Uma vez que o cordeiro era sacrificado antes do entardecer do 14º dia de Nissan e a refeição realizada à noite, o 
suplício se situaria no 15º dia do mês. Em contrapartida, João registra que Jesus foi executado no momento de 
preparação para a Páscoa, portanto os judeus não entraram no pretório romano para que o jantar cerimonial não 
fosse prejudicado. Logo, o evangelista sugere que a crucificação ocorreu especificamente no 14 de Nissan. 
3 Páscoa cristã. 
4 Páscoa judaica. 
5 O calendário lunissolar recebe esse nome porque acompanha as fases da Lua e, ao mesmo tempo, as estações do 
ano, determinadas pela inclinação da Terra em relação ao Sol (RÜPKE, 2011, p. 157). 
6 Todas as datas do artigo se referem à Era Comum (EC), as exceções serão sinalizadas. 
7 Jörg Rüpke (2011, p. 159) ainda estabelece uma diferença entre os quartodecimanos lunares e os quartodecimanos 
solares. Os primeiros continuavam a tradição judaica, seguindo o calendário lunissolar, mas os segundos, adeptos 
ao calendário solar, interpretavam o 14/15 de Nissan, o dia da Lua cheia do mês judaico, como o 14º ou 15º dia do 
mês da primavera local. 
8 Segundo Mateus, após o sábado, no primeiro dia da semana judaica, Maria Madalena, acompanhada de outra 
“Maria”, visitou o sepulcro onde Jesus estava. Nesse momento, um anjo apareceu e, depois de anunciar a 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

86 

Jörg Rüpke (2011, p. 160), a opção pela celebração no domingo mesclava elementos do 

antijudaísmo e a justificativa de que os cristãos já estavam acostumados com as liturgias 

relevantes no domingo. Contudo, a normatização não aconteceu no século II, mesmo quando 

os quartodecimanos foram considerados heréticos por Vitor I, bipo de Roma. As discussões se 

estenderam até o primeiro Concílio de Niceia, em 325, quando se estabeleceu a Páscoa no 

domingo.9 

 À vista disso, em um ambiente de disputas eclesiásticas e busca por afirmação de poder, 

diversos ciclos e cômputos surgiram na tentativa de definir o dia ideal para a Páscoa, que fosse 

seguido de forma unânime e adequado às descrições dos Evangelhos. Diante disso, os 

cumputistas ainda lidavam com a dificuldade de alinhar o calendário lunissolar judaico, o qual 

era seguido na Judeia quando Jesus foi crucificado, ao calendário juliano, vigente nas províncias 

romanas e solar. As fontes não confirmam a sobreposição de um ciclo sobre o outro 

(AMADOR, 2022, p. 99) e, na obra História Eclesiástica, Eusébio, bispo de Cesareia, menciona 

as divergências e elenca alguns dos principais nomes envolvidos nos cálculos.  

Eusébio foi um dos primeiros a se preocupar com a compilação de uma história do 

cristianismo, em expansão e em desenvolvimento ao redor do Mar Mediterrâneo e suas 

adjacências, sob uma perspectiva cristã.10 Segundo o bispo, o objetivo de seu trabalho é registrar 

à posteridade a sucessão de membros do corpo eclesiástico desde o princípio do cristianismo 

 
ressurreição, pediu-lhes que espalhassem a Boa Nova (Mt. 28:1-8). Assim como Mateus, o Evangelho de Marcos 
descreve que Jesus, após ressuscitar no primeiro dia da semana, apareceu primeiro à Maria Madalena e depois a 
dois de seus discípulos, a fim de consolá-los e pedir-lhes que divulgassem o Evangelho (Mc 16:1-20). Em seguida, 
Lucas relata que, no domingo, primeiro dia da semana, um grupo de mulheres vindas da Galileia foram ao túmulo 
levando perfumes e aromas para ungir o corpo crucificado. Ao chegarem, encontraram a pedra removida e dois 
anjos lhes disseram que Jesus havia ressuscitado (Lc 24:1-8). Por fim, João menciona que, na madrugada do 
domingo, Maria Madalena encontrou o sepulcro vazio. Imediatamente, correu para relatar a Simão Pedro e outro 
discípulo, provavelmente João (Jo 20:1-18). Para as citações da Bíblia, priorizamos o exemplar da Editora Paulus, 
intitulada Bíblia de Jerusalém, 2002. 
9 A questão da Páscoa gera debates inclusive na historiografia. Para Nathany Amador (2022), diferente de outros 
autores que lhe precedem, o Concílio de Niceia foi responsável apenas por definir que a festividade deveria 
acontecer no domingo, mas não determinou qual domingo. Em 325 enfatizou-se a desvinculação com a celebração 
judaica e a necessidade de uma identidade própria, e não o cômputo em si. As discussões em torno da datação se 
estenderam até o século VII. 
10 Eusébio de Cesareia foi um dos pioneiros na escrita uma História Eclesiástica. Todavia, o propósito de 
investigação e registro da história dos primeiros cristãos lhe precede. Julgamos pertinente ressaltar os esforços do 
redator do Evangelho de Lucas e Atos dos Apóstolos, que, no prólogo do primeiro livro afirma ser necessário 
compor e narrar a história de Jesus e seus apóstolos a partir de uma copiosa investigação, com o intuito de assegurar 
a veracidade dos eventos narrados (Lc 1:1-3). Embora as obras suscitem discussões entre especialistas sobre o seu 
valor histórico, já que alguns autores tendem a classificar Atos dos Apóstolos apenas como uma narrativa fictícia, 
Monica Selvatici (2006, p. 37), atenta para o fato de que, de forma retórica ou não, o autor das referidas obras 
assume a posição de um historiador helenístico. Lucas busca fundamentar seu trabalho na veracidade dos eventos 
descritos, se preocupa com a nitidez narrativa e testemunha, de modo ocular, os fatos descritos. Reivindicando, 
assim, o prestígio de documentar a história dos primeiros seguidores da Boa Nova. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

87 

até o seu tempo (Euseb., Hist. eccl., I, I)11. Quando a obra foi escrita no século IV, sua 

preocupação era a sobrevivência da religião e a superação das perseguições, não a divulgação 

do cristianismo. Eusébio foi um importante autor do período e, como outros escritores cristãos 

contemporâneos a ele, apresentava cuidado com a documentação por incorporar conhecimentos 

dos antiquários e gramáticos de Alexandria. Influenciado pela produção do conhecimento 

helenística da ideia de sucessão, o bispo era consciente da importância de uma documentação 

original que garantia a autenticidade de seu discurso contra seus inimigos, os perseguidores da 

fé cristã (MOMIGLIANO, 2004, p. 197-198).  

Especificamente na História Eclesiástica aparecem discussões dogmáticas, martírios 

cristãos e alguns dos cômputos pascais desenvolvidos durante o século III. Ressalta-se que, 

conforme enfatiza Nathany Amador (2022, p. 94), Eusébio de Cesareia se coloca em defesa dos 

princípios das Igrejas asiáticas, portanto certamente algumas decisões tomadas por Roma sobre 

a Páscoa foram ocultadas. Partindo dessa perspectiva, buscaremos investigar os registros do 

autor sobre os ciclos lunares elaborados por Hipólito, Dionísio de Alexandria e Anatólio de 

Laodiceia, no intuito de compreender as concepções sobre astronomia mobilizadas nos cálculos 

pascais, e suas contribuições para a ciência do cômputo. Devido ao contexto de disputas no qual 

esses sujeitos se inseriam e a exclusividade dos estudos astronômicos e científicos12, 

argumenta-se que os princípios e saberes operados – em sua maioria provenientes das culturas 

grega e judaica – traduzem conflitos de poder e dinâmicas de conhecimento.  

Com o propósito de realizar tal investigação, recorremos à análise de conteúdo 

explicitada por Laurence Bardin (2009). Esse método dispõe de três etapas que se renovam 

dependendo dos objetivos propostos. No geral, o primeiro passo consiste na pré-análise, quando 

são sistematizadas as informações e perspectivas iniciais. Estabelecido o corpus documental, é 

preciso investigar e verificar os documentos e fontes e relacioná-los às hipóteses. Por último, a 

apuração e interpretação dos dados e informações obtidos é realizada. Seguindo os passos 

propostos por Bardin (2009), inicialmente elegemos as fontes e definimos os objetivos e 

hipóteses. Em seguida, realizamos uma análise hermenêutica da História Eclesiástica e demais 

obras as quais foram consultadas de forma mais pontual, averiguando as informações sobre 

astronomia e a Páscoa. Por fim, nos dedicamos a interpretar e comparar o conteúdo das obras, 

 
11 Nos valemos da tradução da História Eclesiástica para o português, com título homônimo à obra original, 
realizada por Wolfgang Fischer e publicada pela Editora Novo Século em 2002.  
12 O conceito de ciência empregado não corresponde às noções modernas. Na Antiguidade, egípcios e babilônicos 
utilizavam a matemática e a astronomia para fins práticos, como acompanhar as cheias de rios ou construir templos. 
Por outro lado, para os gregos, a ciência e a filosofia eram indissociáveis. Foi apenas no período entre os séculos 
XVII e XIX que houve a profissionalização e a separação das distintas ciências, “como ramos de um tronco 
comum” (COTINGUIBA, 2023, p. 8836) e, consequentemente, a consolidação dos métodos científicos. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

88 

relacionando-as com a bibliografia recente e objetivos propostos, com o intuito de atestar nossas 

hipóteses.  

Consoante à aplicação metodológica, o artigo será dividido em duas seções. A primeira 

se ocupará das cosmovisões13 e concepções de astronomia no cristianismo entre os séculos I e 

IV, posto que a organização do tempo é composta pela cooptação do cosmos e observação dos 

ciclos naturais. No que se segue, a segunda seção se dedicará à compreensão das disputas em 

torno da normatização da Páscoa, bem como à leitura e reflexão dos cômputos pascais presentes 

na História Eclesiástica, indicando suas características e especificidades a fim de identificar a 

relevância de cada um para a construção do calendário. 

 

O calendário e a astronomia 

 

Frequentemente, o cristianismo e os conhecimentos astronômicos e astrológicos14 são 

percebidos de forma antagônica. Isso ocorre em virtude da percepção de que os monoteísmos e 

as correntes baseadas na fé em Jesus, característicos dos primeiros séculos de nossa era, 

pareciam contrastar com as concepções de astronomia antiga, principalmente a greco-romana, 

a qual reconhecia as agências de corpos astrais. Como assinala Nicola Lewis (2020, p. 551), 

essa suposição é frágil e equivocada, pois as diferentes culturas que compunham o Império 

Romano realizavam debates acalorados sobre astrologia e prognósticos astrológicos, inclusive 

cristãos e judeus. O interesse pela astrologia greco-romana entre os primeiros seguidores da 

Boa Nova aconteceu de forma intensa, já que os parâmetros e dogmas eclesiásticos não estavam 

bem definidos. Os cristãos levaram um tempo para delinear seus próprios modelos de 

cosmologia e classificar a astrologia como uma heresia.  

Assim, observa-se que a adivinhação possuía um prestígio popular persistente, mesmo 

com o avanço do cristianismo e entre os cristãos. Conforme argumenta Gilvan da Silva (1998, 

 
13 No livro Os problemas fundamentais da fenomenologia, Martin Heidegger (2012, p. 12) sustenta que 
cosmovisão ou “visão de mundo”, em alemão Weltanschauung, é um termo cujas origens remontam à filosofia 
alemã, especificamente a Immanuel Kant no livro Crítica da faculdade de julgar. Para Heidegger, as distintas 
visões de mundo surgem a partir da reflexão do mundo e do ser humano. Nós crescemos em ambientes 
influenciados por mundividências, portanto elas dependem do contexto em que estamos inseridos e “a visão de 
mundo sempre encerra em si a visão da vida. A visão de mundo emerge de uma meditação conjunta sobre o mundo 
e o ser-aí humano” (HEIDEGGER, 2012, p. 13). Assim sendo, compreendemos cosmovisões como as percepções 
de mundo e cosmos que, no período analisado, eram moldadas significativamente pela diversidade de pensamentos 
religiosos e, muitas vezes, pelas experiências empíricas. 
14 Na Antiguidade, não havia uma distinção tão rígida entre astronomia e astrologia como há na 
contemporaneidade. Enquanto a astronomia era entendida como a observação dos movimentos dos corpos celestes 
e o estudo matemático desses movimentos, a astrologia se classificava como o uso de dados astronômicos para a 
realização de prognósticos e previsão do futuro. Muitos astrônomos praticavam a adivinhação e a palavra – nom – 
era normalmente utilizada para se referir a astrologia (VOLK, 2015, p. 288). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

89 

p. 200-203), a reprovação e condenação da astrologia pelos bispos no século IV foi insuficiente 

para impedir que astrólogos servissem aos imperadores. As leis contrárias à popularização da 

divinação eram estritamente políticas, já que qualquer um poderia consultar os astros sobre os 

destinos do Império. Assim, os imperadores que reconheciam as práticas divinatórias 

reservavam para si o exclusivo direito de consultá-las. Apenas no século V é perceptível um 

movimento de cristianização da política e, consequentemente, a rejeição da astrologia como 

uma atitude religiosa. Para Silva (1998, p. 202), é necessário definir os níveis de atuação da 

Igreja no século IV para não ocorrer uma supervalorização do cristianismo nas leis durante esse 

período. 

Além disso, na Antiguidade, a observação dos corpos celestes era indispensável para a 

agricultura. A necessidade de regularização do tempo acompanhou o desenvolvimento das 

civilizações antigas, ao passo que a relação entre ciclos naturais, agricultura e épocas mais 

favoráveis ao plantio e colheita pressupõe uma questão de sobrevivência (AMADOR, 2022, p. 

78). Por influenciar no cotidiano, é equivocado afirmar que os cristãos se negaram a 

compreender o movimento dos astros no céu. Como pontua Lewis (2020, p. 552), é possível 

identificar uma abundância de opiniões e posicionamentos cristãos em relação à astronomia. 

Enquanto alguns rejeitavam veementemente, outros, por se aproximarem da cultura greco-

romana, conheciam e eram influenciados por essa ciência. Por exemplo, os Elchasitas, na Síria, 

santificavam seus batismos a partir da conjuração do testemunho dos sete planetas (LEWIS, 

2020, p. 552).  

A presença da astronomia grega em fontes canônicas cristãs, e não necessariamente uma 

influência na teologia e pensamento cristão, pode ser observada em Atos dos Apóstolos, livro 

do Novo Testamento cuja autoria é atribuída a Lucas. Nele, Paulo, em um discurso proferido 

no Areópago em Atenas, elogia a religiosidade ateniense, comenta sobre a construção de 

templos e cita: “porque somos também de sua raça” (At 17:28). Trecho que, segundo 

comentário da Bíblia de Jerusalém (2002, p. 1935, nota f), faz referência à obra Phaenomena 

do poeta grego Arato de Solos (ca. 315 AEC – ca. 240 AEC).15 Escrito no século III AEC, o 

poema descreve constelações e outros fenômenos celestes, apresentando um mundo no qual 

Zeus permeia fisicamente. Popularizou-se a partir do século II AEC e foi amplamente traduzido 

 
15 No texto original: “pois somos também sua progênie” (Aratus, Phaen., 5). Ao consultarmos os Phaenomena, 
utilizamos a tradução para o português organizada por José Carlos Baracat Júnior e publicada em 2016. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

90 

para o latim,16 tornando-se modelo e referência das formas de pensar e falar sobre astronomia, 

a “linguagem das estrelas” assentida (VOLK, 2015, p. 264).  

Existem hipóteses divergentes em torno da originalidade deste discurso, uma vez que 

historiadores como Mônica Selvatici (2006, p. 132) e Romano Penna (2015, p. 60) argumentam 

que a menção a Arato seja um acréscimo por parte do redator de Atos. Contudo, a presença dos 

Phaenomena no texto canônico é um fato. Mesmo que possa ser uma construção posterior do 

autor, a citação de um poema grego de ampla circulação e tradução pode ser percebida como 

um indício do contato e conhecimento da cultura e ciência helenística por parte dos cristãos dos 

primeiros séculos. Seja por parte de Paulo, ou Lucas. Ademais, as palavras atribuídas a Paulo 

– de caráter apologético da fé cristã e com referências a poetas e filósofos gregos – também 

evidenciam o interesse de Lucas de dialogar e instruir o público gentílico sobre as origens do 

movimento missionário e expansão da Boa Nova para além dos ambientes judaicos 

(SELVATICI, 2006, p. 133).17 

Ainda considerando o Novo Testamento, mas propondo uma reflexão sobre os vínculos 

entre Jesus e o cosmos, cabe ressaltar trechos do Evangelho de Mateus, produzido no final do 

século I. Na obra, Jesus aparece como responsável por influenciar eventos astronômicos e 

fenômenos naturais. Na narrativa do nascimento de Jesus, Mateus (2:1-2), menciona que os reis 

magos foram guiados por uma estrela até Belém. Já nas descrições sobre a crucificação, o 

evangelista registra um terremoto responsável pela abertura de túmulos (Mt 27:51-54).18 Da 

 
16 No artigo The world of the latin Aratea, Katharina Volk (2015) investiga as traduções e apropriações latinas dos 
Phaenomena. Volk argumenta que o interesse romano pelos poemas de Arato na República Romana tardia e no 
início do Império é uma consequência do expressivo interesse pela astronomia, que tomou os Phaenomena como 
referência. O que justificaria a escolha do texto seria, portanto, seu o caráter de expressão popular de cosmologia. 
Ele ainda apresentava uma nova ortodoxia científica de universo geocêntrico de duas esferas e, embora Arato não 
tivesse o objetivo de produzir uma obra estoica, a maneira como foi recebido e relacionado à religião cósmica, 
garantiu a sua popularidade. 
17 Selvatici (2006) e Penna (2015) concordam que possivelmente o discurso não tenha acontecido tal como está 
registrado. Para Penna (2015, p. 20), este missionário foi instruído nos ensinamentos da sinagoga e em escolas 
gregas, onde entrou em contato com a língua e a Bíblia grega. Provavelmente aprendeu a retórica, porém não é 
certo que tenha sido instruído nos clássicos helenísticos. No entanto, não nos aprofundaremos nas discussões sobre 
o discurso no Areópago nem sobre a historicidade dos Atos dos Apóstolos, pois o texto não é o objeto de estudo 
do presente artigo. Elucidamos tais discussões em virtude da presença de um poema grego em um texto canônico 
cristão, a qual corrobora com a hipótese de que a astronomia grega foi estudada e instrumentalizada pelos cristãos 
no momento de expansão do cristianismo, haja vista a instrução de membros do corpo eclesiástico na educação 
helenística e a pluralidade de apropriações e ressignificações dos ensinamentos de Jesus a partir de tradições locais. 
Frisamos, ainda, a associação da Boa Nova aos elementos culturais dos ouvintes, de forma a buscar uma 
aproximação cultural e assim uma maior compreensão do público alvo. 
18 É importante sinalizar que, apesar das discussões sobre a historicidade, tradição autoral e transmissão dos 
Evangelhos, a menção a Mateus ocorre devido a sua importância no cânone e tradição cristã. Em contrapartida, 
astrônomos e historiadores se empenharam em analisar a estrela de Belém como um evento astronômico a fim 
localizar, no tempo, a data do nascimento de Jesus. As tentativas não obtiveram sucesso, viabilizando a 
argumentação de que Mateus buscou garantir uma característica profética e messiânica do nascimento (LEWIS, 
2020, p. 556). Julgamos que o mesmo acontece com as descrições do terremoto durante a crucificação.  



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

91 

mesma forma, em Paulo, o evento da crucificação de Cristo é visto como o estabelecedor da 

ordem do cosmos.19 Quando o autor escreveu sobre um Jesus místico, deixando de lado eventos 

necessariamente históricos, ele enfatizou a importância cósmica da crucificação. Os escritos 

paulinos são a base de uma tradição que converte o significado da morte vergonhosa e 

humilhante na cruz em uma crucificação capaz de subverter a ordem do universo (LEWIS, 

2020, p. 553). 

Essa compreensão da agência de Jesus sobre o cosmos se perpetuou no decorrer dos 

séculos. Conectando à principal obra analisada no presente artigo, na História Eclesiástica, 

Deus aparece como o responsável por criar e reger o universo, capaz de aplicar a justiça divina 

e conduzir vidas humanas. Para Eusébio de Cesareia, a doutrina de Cristo é como um raio de 

Sol que ilumina a Terra e o Messias é “o Verbo divino e celestial, único sumo Sacerdote do 

universo, único rei de toda a criação e, entre os profetas, único sumo Profeta do Pai” (Euseb., 

Hist. eccl., I, III). Na obra Vita Constantini, também redigida no século IV, o bispo é ainda mais 

enfático sobre o entendimento em relação aos corpos celestes, a natureza e a agência de Deus 

sobre eles: 

A verdade disto é-nos assegurada pelas Tuas obras. É o Teu poder que remove 
a nossa culpa e nos torna fiéis. O Sol e a Lua têm seu curso estabelecido. As 
estrelas não se movem em órbitas incertas ao redor deste globo terrestre. A 
revolução das estações se repete de acordo com leis infalíveis. O tecido sólido 
da terra foi estabelecido pela tua palavra: os ventos recebem seu impulso em 
tempos determinados; e o curso das águas continua com fluxo incessante, o 
oceano é circunscrito por uma barreira imóvel, e tudo o que está compreendido 
dentro da bússola da Terra e do mar é planejado para fins maravilhosos e 
importantes (Euseb., Vit. Const., II, LVIII, tradução nossa).20 

Na concepção de mundo apresentada por Eusébio, como Deus criou os corpos cósmicos, 

é ele quem determina seus cursos no universo. E é justamente o movimento dos astros no céu, 

comandado por Deus, que permite a construção de um calendário. Por apresentarem um caráter 

repetitivo, os ciclos solares e lunares têm sido utilizados para a marcação do tempo desde épocas 

remotas. O calendário é subordinado aos ciclos cósmicos, mas as sociedades cooptam-no e 

estabelecem estruturas de medição a partir do seu repertório de mundo, elementos políticos, 

econômicos e sociais. Por ser influenciado pela cultura e tradição, o tempo e a medição de sua 

passagem são relativos e devem ser compreendidos como construções humanas. Assim, em 

razão do conhecimento e estudo dos movimentos celestes realizados pelos astrônomos, eles 

 
19 Essa percepção de que no momento anterior a esse evento o cosmos estava em desordem é uma ideia inaugurada 
pelos cristãos e contribui para posteriores avaliações do mesmo como demoníaco (LEWIS, 2020, p. 554). 
20 Recorremos à tradução da obra para o inglês realizada por Arthur C. McGiffert e Ernest C. Richardson, publicada 
pela Christian Classics Ethereal Library. A tradução para o português da citação é nossa. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

92 

eram os responsáveis por inserir o tempo cósmico no calendário humano (AMADOR, 2022; 

LE GOFF, 1990). 

Não obstante, a organização do tempo também estabelece conexões com a religiosidade. 

Jacques Le Goff (1990, p. 512) assinala que o poder religioso foi o que mais se empenhou em 

controlar o tempo, já que a definição de um calendário litúrgico possibilita a organização das 

festas religiosas.21 Logo, o interesse pela definição da data da Páscoa na Antiguidade deu 

origem à ciência do cômputo eclesiástico, capaz de unir as ciências matemáticas e astronômicas 

à teologia.  

Computus é um termo que se reporta a uma ideia de cálculo alargada, que 
integra a aprendizagem dos numerais, a prática aritmética, o uso de quadros 
de datas, o domínio de técnicas para cálculo dessas mesmas datas, o 
conhecimento sobre alguns fenómenos astronómicos, a explicação e 
fundamentação teológica de toda a informação e uma ideia de ordem do 
cosmos que é, simultaneamente matemática e teológica (COUTINHO, 2014, 
p. 3-4). 

Como citado anteriormente, a definição da data da Páscoa apresentava a dificuldade de 

alinhamento dos ciclos lunares aos solares. Visando calcular antecipadamente os dias das 

futuras comemorações, eclesiásticos elaboraram métodos que permitiam a criação e 

organização de listas com os ciclos lunares, em um curto período, com o propósito de identificar 

as Luas cheias e, assim, definir o tríduo pascal dos anos seguintes. Esses cálculos eram 

realizados por lideranças religiosas que detinham saberes matemáticos e astronômicos 

exclusivos a um determinado grupo (MOSSHAMMER, 2008; AMADOR, 2022). Entretanto, 

cada região do Império produziu um ciclo diferente, com suas próprias especificidades e 

contribuições. 

  

A datação da Páscoa e a observação dos movimentos dos astros no céu 

 

As primeiras tábuas pascais surgiram com o objetivo de identificar ciclos de Luas cheias 

subsequentes para fins de celebração e Alexandria se tornou uma referência, influenciando 

cálculos posteriores os quais se tornaram normativos (MACHADO, 2014, p. 3). Nesse contexto, 

calcular a Páscoa cristã, no calendário juliano, a partir do 14 de Nissan era uma tarefa árdua, 

 
21 Nos anos que compreendem o século IV, lideranças cristãs buscaram, a partir de Concílios e ação pastoral, 
estabelecer dogmas com a finalidade de minar a pluralidade de pensamentos e ritos existentes. Nesse momento, as 
celebrações religiosas desempenham o papel de controle dos corpos e do tempo dos fiéis, por isso as discussões 
sobre a organização do calendário eram relevantes (SILVA, 2014, p. 47). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

93 

uma vez que o calendário lunar possui meses menores, com 29 dias22 e, ao final de um ano, 

pode ocorrer um atraso de cerca de 11 dias e 6 horas em relação ao calendário solar, resultando 

em uma diferença de 33 dias em três anos. Ademais, definir qual horário marcaria o início da 

Páscoa era fundamental, pois coexistiam diversas possibilidades. O período de um dia e uma 

noite pode ser contado com o nascer ou o pôr do sol, meio-dia ou meia-noite (MOSSHAMMER, 

2008, p. 44-53).  

Com o desenvolvimento das tábuas pascais, era possível estabelecer a próxima Lua 

cheia pascal, todavia os cálculos nelas contidos não representavam um padrão e diferenças de 

horas poderiam suscitar complicações.  

[S]e, por exemplo, em um ano determinado, a Lua cheia da Páscoa ocorresse 
no sábado, vinte e três horas e trinta minutos em Roma, a Páscoa poderia ser 
celebrada no domingo. No entanto, nesse caso, a Lua cheia ocorreria meia-
noite e trinta em Alexandria e, dessa maneira, o domingo não seria 
considerado um domingo de Páscoa, já que esse não iniciou com uma Lua 
cheia, e ambos os lugares celebrariam a Páscoa em datas diferentes, pois 
demandava-se que o domingo de Páscoa tivesse todas as horas do dia 
contempladas pela Lua cheia (AMADOR, 2022, p. 82). 

Em face de tais complexidades astronômicas e temporais, ainda acrescentamos a 

pluralidade das datas de celebração entre as comunidades cristãs. Ao final do século II, as 

Igrejas da Ásia permaneciam observando a Pascha no 14 de Nissan, enquanto as Igrejas de 

Roma definiam sua cerimônia no domingo. O bispo Dionísio de Corinto, em correspondência, 

menciona que Aniceto, bispo de Roma de 155 a 166, visitou Policarpo (ca. 69 – ca. 155), na 

Ásia, a fim de dissuadi-lo de rememorar a ressurreição de Jesus no décimo quarto dia da Lua 

(Euseb., Hist. eccl., V, XXIV). Porém, a visita não surtiu efeito. Policarpo afirma que tanto 

João, o apóstolo de Jesus, quanto seus predecessores e parentes assim o faziam, e caberia ao 

bispo quartodecimano perpetuar a tradição (Euseb., Hist. eccl., V, XXIV). Além das visitas e 

trocas de cartas, houve sínodos e reuniões eclesiásticas para tentar resolver o conflito. 

Por este tempo levantou-se uma questão bastante grave, por certo, porque as 
igrejas de toda a Ásia, apoiando-se em uma tradição muito antiga, pensavam 
que era preciso guardar o décimo quarto dia da lua para a festa da Páscoa do 
Salvador, dia em que os judeus deviam sacrificar o cordeiro e no qual era 
necessário a todo custo, caindo no dia que fosse na semana, pôr fim aos jejuns, 
sendo que as igrejas de todo o resto do mundo não tinham por costume realiza-
lo deste modo, mas por tradição apostólica, guardavam o costume que 
prevaleceu até hoje: que não é correto terminar os jejuns em outro dia que não 
o da ressurreição de nosso Salvador. Para tratar deste ponto houve sínodos e 

 
22 A lunação de fato acontece em 29 dias, 12 horas e 44 minutos e esse tempo é denominado como um mês sinódico 
(MACHADO, 2014, p. 1). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

94 

reuniões de bispos, e todos unânimes, por meio de cartas, formularam para os 
fiéis de todas as partes um decreto eclesiástico: que nunca se celebre o mistério 
da ressurreição do Senhor de entre os mortos em outro dia que não no 
domingo, e que somente nesse dia guardemos os jejuns pascais (Euseb., Hist. 
eccl., V, XXIII). 

Feitas essas considerações sobre o cenário complexo em que esses cômputos se 

desenvolveram, verifica-se que as controvérsias em torno da normatização do calendário 

traduziram conflitos no seio da Igreja cristã em formação. Quem possuía os conhecimentos 

necessários para a institucionalização da data da Páscoa, garantia o poder de definição de ritos 

e celebrações e, consequentemente, a sobreposição e a afirmação de poder de uma Igreja em 

relação a outra (AMADOR, 2022, p. 95). É nesse contexto de querelas e disputas que, no 

decurso do século III, Hipólito desenvolveu um ciclo de dezesseis anos pascais, definindo como 

limite o primeiro ano do Imperador Alexandre (Euseb., Hist. eccl., VI, XXII).   

Na História Eclesiástica é citado o tratado Sobre a Páscoa e outros atribuídos a 

Hipólito, mas Eusébio não fornece demais detalhes sobre quem foi esse homem e seu cômputo. 

Durante séculos, esse breve registro foi a única menção à solução apresentada pelo computista, 

até a descoberta de uma estátua faltando a cabeça próxima à Igreja de San Lorenzo fuori le 

Mura, em Roma. Estudos paleográficos dataram o monumento e a inscrição nele registrada do 

século III, e, dadas as evidências históricas, concluiu-se que certamente são uma referência a 

Hipólito e seus cálculos.23 

No monumento há, em grego, uma série de títulos de produções e uma tabela com sete 

colunas de dezesseis anos, totalizando 112 anos contados a partir do dia 13 de abril do primeiro 

ano do Imperador Alexandre e finalizando no dia 25 de março. A inscrição ainda indica os anos 

bissextos e embolísticos – aqueles com treze meses lunares – e marca as datas de Lua cheia 

pascal com as letras gregas alfa (α) e zeta (ζ) (MOSSHAMMER, 2008, p. 121-122). 

No primeiro ano do reinado de Imperador Alexandre, o décimo quarto dia da 
lua pascal ocorreu no sábado 13 de abril, depois do mês intercalar. Este dia 
cairá nos anos seguintes, como indicado na tabela, e caiu nos anos anteriores 
como indicado. O jejum deve sempre ser interrompido no domingo 
(SALMON, 1873, p. 83 apud BRENT, 1995, p. 67, tradução nossa). 

Tanto a Lua cheia quanto o domingo de Páscoa se repetem num período de 112 anos, 

ou seja, somente após 112 anos a celebração pascal aconteceria no mesmo dia. Os sete ciclos 

 
23 Por não apresentar a cabeça, a identidade da pessoa representada na estátua gerou distintas especulações, já que 
nem todas as obras listadas nesta correspondem àquelas mencionadas por Eusébio. Além disso, há discordâncias 
sobre a atuação de Hipólito, se seria um bispo ou um arcebispo de Roma, de alguma província oriental ou de 
Portus, um porto durante o período imperial (MOSSHAMMER, 2008, p. 121). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

95 

de 16 anos se justificam pelo retrocesso de um dia da semana a cada dezesseis anos no 

calendário juliano. Para ilustrar, se em 222, 13 de abril foi um sábado, em 238, 13 de abril foi 

uma sexta-feira e em 254, uma quinta-feira (AMADOR, 2022, p. 90). Como sustenta Alden A. 

Mosshammer (2008, p. 122), a ideia de um período de 112 anos talvez seja romana, ao passo 

que o ciclo de 8 anos certamente é alexandrino e foi baseado na teoria dos 8 anos dos ciclos 

lunissolares num sistema de epactos24. Contudo, as contribuições do ciclo elaborado por 

Hipólito se estendem para além de seus cálculos e como ele resolve o problema das 

regularidades entre o calendário judaico e o juliano.  

Na insígnia, o computista define e esclarece que a interrupção do jejum quaresmal 

deveria acontecer no domingo. Não por acaso, a identificação da melhor data para a liturgia 

pascal correspondia à determinação da data correta para o fim das restrições alimentares 

realizadas nos quarenta dias anteriores (MACHADO, 2014, p. 2). Em linhas gerais, além de 

todas as questões já mencionadas, a definição temporal da celebração influencia nos corpos e 

nas práticas que compõe os ritos.   

No que se segue, os registros de Eusébio ainda mencionam a solução apresentada por 

Dionísio de Alexandria, entre 257 e 265. O ciclo de 8 anos se justifica pela necessidade de 

estabelecer um ciclo pascal no qual o 14 de Nissan repetisse, no mesmo dia do calendário 

alexandrino, após um curto intervalo de tempo. O recurso adotado foi alterar e adaptar a 

contagem dos epactos que, somados, deveriam totalizar um múltiplo de 30, já que os meses do 

calendário de Alexandria eram compostos por 30 dias. Logo, chegou-se à conclusão de que o 

ciclo ideal seria de 8 anos, constituído por 88 epactos e, considerando os dois dias adicionais 

dos dois anos bissextos, o cálculo finalizava com 90 dias (AMADOR, 2022; MOSSHAMMER, 

2008). 

Foi no tratado de Dionísio que o equinócio25 apareceu como parâmetro pela primeira 

vez (Euseb., Hist. eccl., VII, XX). Entretanto, as lideranças cristãs discordavam quanto à sua 

ocorrência: os alexandrinos consideravam seu início no dia 21 de março, e os romanos 

estabeleciam o dia 25 do mesmo mês. Ainda é necessário pontuar que considerá-lo no cômputo 

da Pascha era uma herança judaica, referência não mencionada pelos computistas. O início de 

Nissan é localizado a partir do equinócio de primavera e a maturação da cevada, e como todos 

os meses judaicos se iniciam com a Lua nova, consequentemente o décimo quarto dia será de 

 
24 Como os meses lunares possuem menos dias, os epactos são os dias necessários para o alinhamento do calendário 
lunar ao calendário solar (AMADOR, 2022, p. 90). 
25 O equinócio se relaciona ao aparente movimento solar em relação ao nosso planeta. É classificado como o 
momento em que o ponto central do Sol se desloca pela linha do equador da Terra, originando os equinócios vernal 
e outonal (MOSSHAMMER, 2008, p. 153). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

96 

Lua cheia. A diferença entre a tradição judaica e cristã consistia no dia da semana, pois, para 

os cristãos dominguistas, – os quais lançaram as bases para o estabelecimento cânone séculos 

depois – a Páscoa deveria acontecer apenas no domingo, não em qualquer dia da semana como 

o 14 de Nissan (AMADOR, 2022, p. 98). 

Diferente de Dionísio, a solução de Anatólio de Laodiceia foi um ciclo de dezenove 

anos de Luas cheias pascais, registrado na obra Cânones de Anatólio sobre a Páscoa, produzido 

em meados do ano 270. De acordo com Eusébio, Anatólio registra o seguinte: 

Toma pois no primeiro ano o novilúnio do primeiro mês, que é o começo do 
período de dezenove anos, o 26 de Famenoz segundo os egípcios, o 22 de 
Distro, segundo os meses dos macedônios e, como diriam os romanos, o 
undécimo antes das calendas de abril [...] estes, ao resolverem os problemas 
do Êxodo, dizem que todos devem sacrificar a Páscoa por igual, depois do 
equinócio de primavera, em meados do primeiro mês, e isto se encontra 
quando o sol atravessa o primeiro segmento da elíptica solar ou – como alguns 
deles a nomeiam – do zodíaco. Por sua parte, Aristóbulo acrescenta que na 
festa da Páscoa não somente o sol, mas também a lua deve forçosamente 
atravessar o segmento equinocial (Euseb., Hist. eccl., VII, XXXII). 

Embora a História Eclesiástica apresente certos equívocos sobre a vida e atuação do 

bispo de Laodiceia (MOSSHAMER, 2008, p. 130-131), Eusébio apresenta uma longa descrição 

de seu cômputo e de sua formação, elogiando sua educação grega, eloquência e erudição. 

Anatólio nasceu em Alexandria e se tornou bispo da cidade de Laodiceia na segunda metade 

do século III. Enquanto membro do corpo eclesiástico, desenvolveu estudos sobre aritmética, 

física, astronomia e geometria, o que lhe garantiu privilégios e reconhecimento.  

No decorrer de sua obra, o bispo de Cesareia menciona alguns cristãos alexandrinos 

instruídos no ensino helenístico, como Orígenes, o teólogo educado desde a infância nas 

disciplinas gregas (Euseb., Hist. eccl., VI, II), Panteno, o filósofo conhecedor do estoicismo 

(Euseb., Hist. eccl., V, X), Fílon, filósofo judeu helenista dedicado ao estudo de Platão e 

Pitágoras (Euseb., Hist. eccl., II, IV) e Anatólio. Diante disso, faz-se necessário pontuar que era 

comum que autoridades cristãs utilizassem a retórica e o conhecimento clássico em tratados, 

homilias e epístolas, já que a educação helenística integrava o currículo de intelectuais dos 

elevados cargos da hierarquia eclesiástica. O próprio Eusébio de Cesareia realizou uma 

reinterpretação popular de uma passagem da Écloga das Bucólicas, de Virgílio, associando-a 

ao nascimento de Jesus (FURLANI, 2022, p. 210-213). Portanto, ressaltamos que os usos da 

astronomia grega no cômputo pascal também são consequência da educação desses 

eclesiásticos. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

97 

Sobre o cômputo, Anatólio foi pioneiro em numerosos aspectos. O bispo foi responsável 

por desenvolver o primeiro ciclo pascal de 19 anos, por fixar a data do equinócio em 21 de 

março, também o início da primavera, e por estabelecer a norma alexandrina de calcular o dia 

da Páscoa após o décimo quarto dia da Lua. Identificar a Lua cheia depois do equinócio de 

primavera para fins de celebração é o mesmo que localizar o 14 de Nissan no calendário, os 

cristãos dominguistas apenas incrementaram o domingo. No entanto, esse aspecto não foi 

mencionado pelos computistas e os cálculos de Anatólio influenciaram seguidores da fé cristã 

de diversas regiões do Mediterrâneo (AMADOR, 2022; MOSSHAMMER, 2008).  

Além disto, sua descrição esclarece as regras da observação da Páscoa judaica, e dizer 

que o Sol estava no primeiro segmento da elíptica solar significa dizer que o 14 de Nissan era 

observado quando o Sol estava em Áries, o primeiro signo do zodíaco. Como observa 

Mosshammer (2008, p. 153-154), a proposição de Anatólio faz menção ao fenômeno conhecido 

como “precessão dos equinócios”, um movimento circular das estrelas fixas perante ao eixo de 

rotação terrestre, capaz de transmitir a sensação de que o ponto equinocial transita pelas 

constelações do zodíaco. Por acumular um grau em cerca de 72 anos, na contemporaneidade, 

este ponto se encontra em Peixes, mas, no passado, se localizava no signo do carneiro. Em 

síntese, ao iniciar seu cálculo em 26 de Phamenoth, Anatólio conclui que o Sol incidia sob 

Áries, classificando-o como o “signo do equinócio”.  

Sobre as questões levantadas a respeito do zodíaco, cabe destacar que Cláudio Ptolomeu 

(ca. 90 – ca. 168), no tratado Almagesto, apresenta um sistema cosmológico inspirado nas 

teorias geocêntricas do sistema solar. Na obra, Ptolomeu propõe que o planeta Terra estava 

imóvel no centro da esfera celeste e do universo, cercado por um grande círculo composto por 

astros móveis e fixos e a Lua, o Sol e os planetas orbitavam em epiciclos ao redor da Terra. O 

trajeto do Sol em torno dos corpos cósmicos fixos formava uma elíptica de 360º, dividida em 

12 partes, cada uma com sua própria constelação. Cada conjunto de estrelas desse sistema 

recebeu o nome de animais ou de seres mitológicos que deram origem ao zodíaco. O equinócio 

de primavera marcava o início, o “grau zero do zodíaco”, recebendo o nome de Áries 

(AMADOR, 2022, p. 84-85).26 

 
26 No processo de construção de Almagesto, Ptolomeu buscou outras referências gregas de posicionamento de 
estrelas e cálculos, não se limitando a apenas uma escola. Como bem atesta Daryn Lehoux (2012, p. 177), Ptolomeu 
se baseia em outros filósofos e astrônomos e elenca os estoicos Aristóteles, Platão e Hiparco com a finalidade de 
complementar, e até mesmo revisar, tratados já existentes. A utilização de outros trabalhos e confluência de escolas 
era uma característica comum neste período. Ademais, a divisão de 12 signos proposta por Alexandria é uma 
herança da astronomia egípcia tradicional (SILVA, 1998, p. 198). 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

98 

De acordo com Amador (2022, p. 84), as menções ao zodíaco são evidências da 

confluência entre a astronomia e astrologia na Antiguidade, e a definição de Anatólio encontra 

respaldo na obra Antiquitates judaicae, de Flávio Josefo. Ao discorrer sobre a Páscoa, o referido 

autor reitera que os judeus rememoravam o Êxodo do Egito no mês macedônico Xântico, 

denominado Nissan pelos hebreus. Em suas palavras: “no 14º dia do mês lunar, quando o sol 

está em Áries (pois foi nesse mês que fomos libertados do cativeiro dos egípcios), a lei ordenou 

que todos os anos matássemos o sacrifício [...] que matamos quando saímos do Egito, e que era 

chamado de Páscoa” (Joseph., AJ, III, X, tradução nossa).27  

No entanto, cumpre observar que os judeus, e posteriormente os cristãos, não 

necessariamente pensavam zodicalmente ao estabelecerem suas celebrações, não no sentido de 

aguardarem a incidência do Sol sobre a constelação de Áries para a observação da Páscoa.28 

Segundo comentário da Bíblia de Jerusalém (2002, p. 117, nota g), inicialmente, os Ázimos e 

a Pessach eram festividades distintas, embora ambas fossem relacionadas ao plantio e pastoreio. 

Enquanto a primeira se relacionava à agricultura em Canaã, a segunda era realizada anualmente 

com o intuito de abençoar os rebanhos. Acrescenta-se o fato de que o calendário judaico com 

início na primavera foi uma apropriação do calendário babilônico, organizado, sobretudo, a 

partir da agricultura (MOSSHAMMER, 2008; POZZER, 2013).29 Portanto, ainda que Josefo e 

Anatólio mencionem o zodíaco ao abordarem a data da Páscoa, é importante reforçar que a 

festividade se relacionava aos ciclos naturais. 

Além disso, como assinala Mosshammer (2008, p. 154), o fenômeno de precessão dos 

equinócios já era conhecido e estudado desde os séculos anteriores à Era Comum, e certamente 

astrônomos, como Hiparco de Niceia, já o associavam aos signos em suas obras, as quais 

Anatólio teve contato. Possivelmente, as referências aos signos no tratado do computista 

consistem em uma linguagem astronômica e astrológica existente e circulante no mundo 

mediterrânico, apropriada por Anatólio ao tratar da data da celebração.  

 
27 Para o artigo, empregamos a tradução para o inglês realizada por William Whiston a qual reúne as obras 
“Antiquities of the Jews”, “A history of the Jewish Wars” e “Life of Flavius Josephus”, publicada em 1905 pela 
editora The S. S. Scranton Co. 
28 A Páscoa judaica busca rememorar a fuga dos hebreus do Egito e o livro Êxodo (Ex 12), além de narrar esta 
saída, descreve que Deus instrui Moisés sobre as prescrições e rituais: no décimo quarto dia do mês um cordeiro 
de um ano deveria ser sacrificado e deste dia até o vigésimo primeiro do mesmo mês, os judeus deveriam comer 
apenas pães ázimos e demais alimentos sem fermento. O texto ainda pontua que o mês da celebração deveria dar 
início ao ano deste povo. 
29 A primeira inscrição conhecida a abordar a disposição dos dias e meses israelita data do século X AEC e indica 
que os anos começavam no outono. Porém, no decorrer do século V AEC os hebreus adotaram os parâmetros do 
calendário babilônico e passaram a considerar a primavera como o início do ano (MOSSHAMMER, 2008, p. 42). 
Katia Pozzer (2013, p. 20) ainda acrescenta que o ano babilônico começava com o mês Nisannu, cujo primeiro dia 
marcava o equinócio de primavera. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

99 

Tendo em vista essas considerações, é interessante notar que enquanto a Lua cheia e o 

equinócio de primavera foram herdados da Páscoa judaica, a produção de conhecimento greco-

romano também influenciou na efetuação dos cálculos e noções astronômicas. José L. Izidoro 

(2008, p. 62), partindo da perspectiva de fronteiras culturais fluidas, defende que o cristianismo 

surgiu no seio do judaísmo e se desenvolveu em espaços greco-romanos e, em face dessas 

características, a nova religião assimilou e incorporou aspectos socioculturais e de pensamento 

provenientes de outras culturas.  

Nesse mesmo sentido, Peter Brown, no livro The world of Late Antiquity: AD 150-750, 

afirma que embora o período da Antiguidade tardia apresente profundas transformações 

impulsionadas pelo cristianismo, também foi um momento de continuidades. Mesmo 

pontuando as rupturas, Brown (1989) deixa claro que o movimento cristão se expandiu no 

mundo clássico e absorveu a cultura greco-romana, assim como a judaica. Mediante a tais 

eventos, a conversão de Constantino I ao cristianismo em 312 seria resultado da “conversão do 

cristianismo à cultura e aos ideais do mundo romano” (BROWN, 1989, p. 82). Em suma, é 

possível sustentar que, mesmo com a necessidade de separação entre tradições,30 a nova religião 

ainda buscou orientações no judaísmo e na cultura greco-romana. 

Os cômputos pascais de Hipólito, Dionísio de Alexandria e Anatólio de Laodiceia, 

desenvolvidos durante o século III, revelam o longo e complexo processo de construção do 

calendário cristão. Em consonância com Amador (2022, p. 95), consideramos que, em um 

momento de busca pela consolidação de dogmas e unificação da fé, o controle do tempo e a 

definição das datas festivas – e a Páscoa ainda é uma das celebrações mais relevantes do 

calendário litúrgico e, em determinadas localidades, a data desta celebração influencia no dia 

do carnaval, presente no calendário secular – foram disputados porque garantiam a afirmação 

de poder de uma parcela de sacerdotes em relação aos demais. Logo, o núcleo eclesiástico que 

definisse a data da Páscoa consolidaria o cânone em um momento de animosidades e 

multiplicidade de datas e cálculos pascais.  

 

 

 

 

 
30 Conforme argumenta Gilvan da Silva (2010, p. 64-68), nem todas as ressignificações e apropriações por parte 
do cristianismo foram naturalizadas de forma espontânea, muitas vezes esse processo foi marcado por interesses e 
conveniências. Se não houvesse grupos no interior dessas religiões que desejassem a separação entre as tradições, 
apenas o esforço das lideranças religiosas não seria suficiente. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

100 

Considerações finais 

 

Os primeiros quatro séculos da Era Cristã foram essenciais no decurso de formação e 

conformação do cristianismo, bem como seus ritos e particularidades. Devido ao caráter 

multifacetado em que a nova religião se desenvolveu, suas cosmovisões e práticas incorporaram 

elementos de tradições e culturas que lhe precederam. O cristianismo surgiu entre as 

comunidades judaicas e, por esse motivo, muitos fiéis rememoravam a ressurreição de Jesus no 

14 de Nissan, seguindo parâmetros da Pessach. Ademais, situados no Império Romano, os 

cristãos se encontravam em um contexto de dominação e influência greco-romana e esse 

contato forneceu repertório de mundo e conhecimentos científicos. As proximidades dos 

conhecimentos helenísticos podem ser observadas na formação grega de clérigos, por exemplo. 

No entanto, não significa pressupor a simples duplicação da cultura e de ideias: esses elementos 

foram apropriados e ressignificados, e os cristãos desenvolveram sua própria concepção de 

universo. 

Perante a pluralidade de liturgias características destes séculos, eclesiásticos se 

empenharam em calcular o dia ideal para a observação da Páscoa, numa tentativa de 

afastamento da cultura judaica e da unificação dos preceitos religiosos. Nesse cenário, foram 

desenvolvidas as primeiras tábuas pascais as quais intentavam calcular ciclos de Luas cheias 

para definir as celebrações subsequentes. Dentre os cômputos elaborados no decorrer do século 

III, a História Eclesiástica de Eusébio de Cesareia menciona os ciclos de dezesseis anos de 

Hipólito, oito anos de Dionísio de Alexandria e dezenove anos de Anatólio.  

Os ciclos discutidos no presente artigo apresentam contribuições individuais e elencam 

elementos que permitem a apreensão da complexidade de um cômputo que visava ordenar os 

movimentos solares e lunares e, ao mesmo tempo, estabelecer uma das celebrações mais 

notórias do calendário litúrgico e seus ritos. As informações não se limitam aos cálculos: 

enquanto Hipólito discorre sobre seu ciclo e estabelece que a interrupção dos jejuns deveria 

acontecer no domingo, fica claro que as disputas sobre a data também envolviam suas práticas. 

Em contrapartida, quando Dionísio de Alexandria designa o equinócio de primavera como um 

parâmetro para o cômputo da Pascha, evidencia a introdução de parâmetros da observação da 

Páscoa judaica na Páscoa cristã, mesmo havendo o interesse de afastamento entre as religiões. 

Por fim, os apontamentos sobre Anatólio e o seu cômputo também esclarecem as relações com 

o judaísmo e a presença da astronomia e astrologia nos cálculos pascais. 

Logo, conclui-se que a construção do calendário cristão é resultado de séculos de 

discussões sobre práticas e celebrações litúrgicas, as quais foram empregadas distintas 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

101 

produções de conhecimento. A observação dos astros no céu e ciclos naturais foram 

mobilizadas no intuito de consolidar princípios religiosos, e instrumentalizados em querelas e 

conflitos. Pensar no cristianismo durante a Antiguidade tardia é ter em mente um longo 

processo de formação, marcado por avanços, retrocessos e contradições que atingiu de forma 

desigual as sociedades do Mediterrâneo. Os confrontos em torno da Páscoa traduzem disputas 

de poder e as trocas culturais ente o cristianismo e outras tradições do Império. 

 

 
 
Documentação textual 

ARATO DE SOLOS. Fenômenos. Tradução: BARACAT JÚNIOR, José Carlos (org.). Arato, 
Fenômenos. Cadernos de Tradução, Porto Alegre, v. 38, p. 1-84, 2016.  
BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.   
EUSÉBIO DE CESAREIA. História Eclesiástica. Tradução: Wolfgang Fischer. São Paulo: 
Novo Século, 2002.   
EUSÉBIO DE CESAREIA. Life of Constantine. Tradução: Arthur C. McGiffert and Ernest C. 
Richardson. Christian Classics Ethereal Library. 
FLÁVIO JOSEFO. Antiquities of the Jews. Tradução: WHISTON, William. The works of 
Flavius Josephus: comprising the Antiquities of the Jews; History of the Jewish Wars and Life 
of Flavius Josephus, written by himself. Hartford: The S. S. Scranton Co., 1905.  
 

Referências bibliográficas 

AMADOR, N. A. W. B. Páscoa e calendário: identidades fluidas e a definição de um computus 
paschalis no Sínodo de Whitby na Britannia do século VII. 2022. 328 p. Tese (Doutorado em 
História) – Setor de Ciências Humanas da Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2022. 
BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 2009. 
BELMAIA, N. A. W.; AMADOR, C. H. S. O Concílio de Niceia definiu a regulamentação da 
data da Páscoa no século IV? Temporalidades – Revista de História, Belo Horizonte, v. 13, n. 
1, p. 706-728, 2021. 
BRENT, A. Hippolytus and the Roman church in the third century: communities in tension 
before the emergence of a monarch-bishop. Leiden: E.J. Brill, 1995. 
BROWN, P. The world of Late Antiquity: AD 150-750. New York and London: W. W. Norton 
& Company, 1989. 
COTINGUIBA, J. R. R. de O. A ciência desde a antiguidade até o renascimento. Cuadernos de 
Educación y Desarrollo, v. 15, n. 9, p. 8822-8840, 2023. 
COUTINHO, M. De computo de Rábano Mauro. O texto e as iluminuras do Santa Cruz 8 e do 
Alc. 426. Medievalista, Lisboa, v. 15, n. 15, p. 1-35, 2014. 
FURLANI, J. C. Espaço, conflito e poder na cidade pós-clássica: João Crisóstomo e a 
cristianização de Constantinopla. 2022. 482 f. Tese (Doutorado em História Social das Relações 
Políticas) – Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2022. 
HEIDEGGER, M. Os problemas fundamentais da fenomenologia. Petrópolis: Vozes, 2012. 
IZIDORO, J. L. Interação, conflitos e desafios na identidade do cristianismo primitivo. Revista 
Brasileira de História das Religiões, Maringá, v. 01, n. 01, p. 1-12, 2008. 
LE GOFF, J. História e Memória. Campinas: Editora Unicamp, 1990. 



Humanidades em Revista - CCH UNIRIO                                                                               ISSN 26746468 
DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS 

 

DOSSIÊ COSMOLOGIAS ANTIGAS - HR V7N1- 2025-1 
 

102 

LEHOUX, D. What did the Romans know? An inquiry into Science and Worldmaking. 
Chicago: University of Chicago Press, 2012. 
LEWIS, N. D. Hellenistic Astronomy in Early Christianities. In: BOWEN, A. C.; ROCHBERG, 
F. (orgs.). Hellenistic Astronomy: the Science in its contexts. Boston: Brill, 2020, p. 551-571. 
MACHADO, R. Data da Páscoa e ano bissexto: A astronomia na história dos calendários. IAG 
USP, São Paulo, p. 1-4, 2014. 
MCCARTHY, D. P. The Harmonization of the Lunar Year with the Julian Calendar by 
Anatolius, Bishop of Laodicea. In: BEM-DOV, J.; HOROWITZ, W.; STEELE, J. M. (Orgs.). 
Living the Lunar Calendar. United Kingdom: Oxbow Books, 2012, p. 245-257. 
MOMIGLIANO, A. As raízes clássicas da historiografia moderna. Bauru, São Paulo: Edusc, 
2004. 
MOSSHAMMER, A. The Easter Computus and the Origins of the Christian Era. New York: 
Oxford University Press, 2008. 
PENNA, R. P. Da Tarso a Roma, il cammino di um grande innovatore. Bologna: il Mulino, 
2015. 
POZZER, K. M. P. Medir o tempo, um saber mesopotâmico. Nearco: revista eletrônica de 
antiguidade, v. 1, ano VI, n. 1, Rio de Janeiro: UERJ/NEA, p. 12-23, 2013. 
RÜPKE, J. Calendar from Numa to Constantine: Time, History, and the Fasti. Oxford: 
Blackwell Publishing, 2011. 
SELVATICI, M. Os judeus helenistas e a primeira expansão cristã: questões de narrativa, 
visibilidade histórica e etnicidade no livro dos Atos dos Apostolos. 2006. 232 p. Tese 
(Doutorado em História) – Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e 
Ciências Humanas, Campinas, 2006. 
SILVA, G. V. da. A prática da astrologia e a perseguição aos mathematici no IV século. 
Phoînix, Rio de Janeiro, v. 4, p. 195-203, 1998. 
SILVA, G. V. da. As relações entre o judaísmo e o cristianismo no Império Romano: uma nova 
interpretação a partir do paradigma culturalista. História da Historiografia, Ouro Preto, n. 05, 
p. 58-70, 2010. 
SILVA, G. V. da. Conflito religioso e simbolismo arquitetônico na Antiguidade tardia: ataque 
aos templos pagãos segundo Libânio de Antioquia. Calíope: Presença Clássica, Rio de Janeiro, 
ano XXXI, n. 27, p. 45-72, 2014. 
VOLK, K. The world of the Latin Aratea. In: ERLER, M.; FUHRER, T.; DERRON, P. (Orgs.). 
Cosmologies et cosmogonies dans la littérature antique. Vandoeuvres: Fondation Hardt, 2015, 
p. 253-283. 


