
	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 2 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

MEMÓRIA SOCIAL MIGRANTE 
FUNDAMENTOS TEÓRICOS PARA A CONSTITUIÇÃO DE UMA 
ABORDAGEM DA MEMÓRIA SOCIAL EM CONTEXTOS DE 
MIGRAÇÃO 
 
Uiara Lopes Miranda 
Fabrício José Nascimento da Silveira 
 
RESUMO 
A relação entre memória e migração tem ganhado centralidade em debates contemporâneos, 
mas permanece marcada por dispersões conceituais e usos não sistematizados de 
expressões como “migrant memory” e “memória migrante”. Embora esses termos circulem 
em diferentes campos — das artes aos estudos culturais —, raramente dialogam de modo 
direto com a tradição da memória social. O presente artigo apresenta uma revisão 
bibliográfica crítica que articula autores clássicos da memória social (Halbwachs, 1925, 1990; 
Pollak, 1989; Bosi, 2007; Ricoeur, 2007) com contribuições dos estudos da migração, da 
diáspora e sobre identidade (Sayad, 1998; Hall, 1992, 2003; Gilroy, 2001; Glissant, 2005; 
Pratt, 1999; hooks, 2022) buscando compreender como o deslocamento reconfigura quadros 
de pertencimento, práticas de lembrar e modos de existência. A partir desse percurso, 
propõe-se o conceito de Memória Social Migrante como subcategoria analítica que descreve 
formas de memória social produzidas em contextos de migração, caracterizadas pela 
recomposição contínua de vínculos, pela seletividade ética do lembrar, pela circulação 
transnacional de referências e pela articulação entre silêncio, perda, resistência e invenção. 
Ao sistematizar debates dispersos e indicar lacunas no campo, o artigo contribui para 
consolidar a Memória Social Migrante como ferramenta teórica para a compreensão das 
experiências de deslocamento e das práticas sociais e informacionais de lembrar em 
contextos de mobilidade.  
PALAVRAS-CHAVE: Memória social; Memória social migrante; Migração; Diáspora; 
Identidade. 

ABSTRACT 
The relationship between memory and migration has gained increasing relevance in 
contemporary debates, yet it remains marked by conceptual dispersion and by non-
systematized uses of expressions such as “migrant memory” or “memória migrante”. Although 
these terms appear across diverse fields — from arts to cultural studies — they rarely engage 
directly with the tradition of social memory studies. This article presents a critical literature 
review that connects classical contributions to social memory (Halbwachs, 1925, 1990; Pollak, 
1989; Bosi, 2007; Ricoeur, 2007) with theoretical frameworks from migration, diaspora and 
identity studies (Sayad, 1998; Hall, 1992, 2003; Gilroy, 2001; Glissant, 2005; Pratt, 1999; 
hooks, 2022) examining how displacement reconfigures belonging, narrative practices, and 
modes of existence. Drawing on this dialogue, the article proposes the concept of social 
migrant memory (memória social migrante) as an analytical subcategory that captures forms 
of memory produced in migratory contexts, characterized by the continuous recomposition of 
social frameworks, the ethical selectivity of remembering, the transnational circulation of 
cultural references, and the intertwining of silence, loss, resistance, and invention. By 
systematizing dispersed debates and highlighting gaps in the literature, the article contributes 
to consolidating social migrant memory as a theoretical tool for understanding displacement 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 3 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

experiences and the social practices of remembering in contexts of mobility.  
KEYWORDS: Social memory; Social migrant memory; Migration; Diaspora; Identity. 

 

INTRODUÇÃO 
 As reflexões contemporâneas sobre memória social partem do princípio de que 

lembrar é um ato situado, pautado pelos contextos sociais, pelos quadros de 

pertencimento e pelas relações que sustentam a vida coletiva. A memória não é um 

depósito estático de fatos, mas um processo social pelo qual sujeitos e grupos 

selecionam, interpretam e atualizam o passado de acordo com as necessidades e 

significados do presente. Quando o campo da memória se encontra com o fenômeno 

migratório, essa disputa adquire novas camadas de densidade: lembrar, esquecer, 

silenciar e reinventar tornam-se gestos marcados pelo trânsito entre territórios, 

línguas, vínculos e identidades. 

A literatura internacional tem produzido contribuições importantes sobre 

memória e migração, seja a partir das teorias da diáspora (Hall, 1992, 2003; Gilroy, 

2001; Glissant, 2005) ou dos estudos sobre identidade e pertencimento (hooks, 

2022). Entretanto, apesar da relevância desse conjunto de reflexões, permanece 

dispersa na literatura a sistematização conceitual de como a experiência migratória 

produz formas específicas de memória social — atravessadas simultaneamente pela 

ruptura e pela continuidade, pela provisoriedade e pela invenção, pelo trauma e pela 

esperança. 

Nos últimos anos, expressões como “migrant memory” e “memória migrante” 

têm aparecido em estudos vinculados aos campos das artes, do patrimônio e dos 

estudos culturais. Contudo, na maior parte das vezes, essas expressões cumprem 

função descritiva — ora significando a memória “de” migrantes, ora indicando a 

memória que circula entre fronteiras — sem constituírem uma categoria analítica 

consolidada e em diálogo com a tradição clássica da memória social (Halbwachs, 

1925, 1990; Bosi, 2007; Pollak, 1989; Ricoeur, 2007). 

Não obstante, a lacuna conceitual que emerge desse cenário consiste em 

compreender as formas de memória social produzidas em contextos de deslocamento 

migratório, diáspora e reinscrição identitária e como articular a memória, tomada 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 4 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

enquanto um processo social, histórico e político, com a mobilidade. Assim, 

estabelecemos a seguinte questão como norteadora deste artigo: de que forma a 

experiência migratória reconfigura os quadros sociais de memória, demandando a 

sistematização de uma nova subcategoria analítica? O objetivo é estabelecer uma 

discussão que permita compreender a complexidade das lembranças que se movem 

— e se transformam — junto com os sujeitos. Seja nas narrativas de migrantes, nos 

acervos diaspóricos, nas práticas culturais em circulação transnacional ou nos 

estudos da informação, a memória social migrante oferece uma chave analítica 

potente para compreender como sujeitos em movimento produzem e reinventam 

sentidos de si e do mundo. 

Tendo isso em vista, buscamos responder à pergunta acima formulada por 

meio de uma revisão bibliográfica crítica centrada em mapear os principais debates 

entre memória social, migração e diáspora, identificando convergências, tensões e 

lacunas. A partir desse percurso, propõe-se a sistematização do conceito de Memória 

Social Migrante como uma subcategoria analítica que articula:  

 

i) a tradição da memória social e  

ii) as teorias da migração, da diáspora e da identidade. 

 

O objetivo não é apenas apresentar o estado da arte, mas oferecer uma 

contribuição conceitual para o campo, evidenciando que a memória produzida em 

contextos migratórios não se reduz a lembranças individuais ou registros de origem, 

mas que se configura como um território relacional, transnacional e politicamente 

situado — onde se disputam significados, se elaboram perdas, se reinventam 

pertenças e se constroem novas moradas simbólicas. 

 Assim, ao revisitar autores(as) clássicos(as) e contemporâneos(as), ao 

examinar usos dispersos do termo “memória migrante” e ao articular essas 

perspectivas à luz dos estudos da diáspora, este artigo delineia um quadro teórico 

que fundamenta a compreensão do conceito de Memória Social Migrante. Uma 

memória que se move com os corpos, se protege nos silêncios, se reinscreve nos 

gestos cotidianos e produz, no trânsito, novos modos de existir.  



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 5 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

PERCURSO METODOLÓGICO 
 Conforme já salientado, este artigo busca compreender como diferentes 

tradições teóricas têm articulado memória, migração e diáspora. Trata-se, portanto, 

de uma revisão bibliográfica crítica guiada pela necessidade de mapear os(as) 

autores(as), conceitos e tensões que estruturam esses campos. 

O percurso metodológico adotado parte, assim, de uma premissa importante: 

o campo da memória social, especialmente em diálogo com a migração e a diáspora, 

não se organiza de forma linear ou homogênea. Os estudos se distribuem em 

diferentes tradições disciplinares — sociologia, antropologia, história oral, filosofia, 

estudos culturais — e emergem de contextos geopolíticos distintos, produzindo 

abordagens que ora convergem, ora se tensionam. Por essa razão, a revisão guiou-

se por uma pergunta central: quais contribuições teóricas são essenciais para 

compreender a memória como prática social em contextos migratórios? 

A partir dessa pergunta, foram delimitados dois eixos de leitura: 

 

(a) autores clássicos da memória social, como Halbwachs (1925, 1990), Pollak 

(1989), Bosi (2007) e Ricoeur (2007); 

(b) teóricos da migração, da diáspora e da identidade, como Hall (1992, 2003) 

Gilroy (2001), Glissant (2005), Pratt (1999) e hooks (2022). 

 

Embora o termo “memória migrante” apareça em diferentes campos — 

especialmente nas artes, na literatura e nos estudos sobre patrimônio —, a leitura 

crítica dessas publicações revelou um uso predominantemente descritivo, pouco 

articulado com a tradição da memória social. Esse vazio conceitual, percebido 

durante a escuta das trajetórias de vida de migrantes venezuelanos em Belo 

Horizonte1, orientou a revisão no sentido de identificar, entre autores clássicos e 

contemporâneos, elementos que possibilitassem sistematizar uma subcategoria 

teórica própria, capaz de dar conta das especificidades da memória social em 

contextos de deslocamento e trânsito identitário. 

	
1 Objeto central da tese de doutoramento da qual deriva este texto. 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 6 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

Em síntese, o percurso metodológico que subsidiou a revisão é interpretativo 

e relacional: opera por aproximação de ideias, por diálogo entre tradições teóricas e 

pela identificação de lacunas que abrem espaço para a proposta conceitual 

apresentada nas próximas seções. A necessidade de sistematizar o conceito de 

Memória Social Migrante (MSM) não é apenas teórica, ela emergiu da prática de 

pesquisa, como uma ferramenta importante para a compreensão das formas de 

resistência e de reinvenção identitária observadas no campo. O objetivo não é 

produzir um catálogo exaustivo, mas construir um quadro teórico que permita 

compreender a Memória Social Migrante como uma forma de memória social que se 

reinscreve no movimento — entre territórios, entre quadros de pertencimento, entre 

tempos e vozes. 

 

MEMÓRIA SOCIAL: BASES CONCEITUAIS 
A memória social, categoria consolidada ao longo do século XX, oferece um 

arcabouço teórico importante para compreendermos como grupos e sujeitos 

constroem continuidades, pertenças e sentidos diante das rupturas da vida histórica. 

Ela parte da premissa, formulada por Halbwachs (1925; 1990), de que lembrar não é 

um gesto isolado ou puramente mental, mas uma prática social ancorada em quadros 

coletivos que moldam o que pode ser recordado, como deve ser narrado e em que 

condições esse passado se torna socialmente significativo. A memória, nesse 

sentido, não é apenas herança: é uma negociação permanente entre o vivido, o 

narrado e o reconhecido. 

Pierre Nora (1986), na esteira de Halbwachs, discute os lugares de memória, 

entendidos como marcos simbólicos onde a lembrança se ancora quando os 

ambientes sociais que antes a sustentavam entram em declínio. Para Nora, a 

memória coletiva se fixa em objetos, rituais, espaços e práticas que funcionam como 

suportes materiais e imateriais do recordar. Essa perspectiva complementa a tradição 

da memória como uma construção social ao evidenciar que, quando os quadros 

sociais se fragmentam, surgem dispositivos simbólicos que tentam compensar essa 

perda, estabilizando referências comuns. No contexto migratório, esses “lugares” 

podem ser reconfigurados ou reinventados, pois a memória deixa de se apoiar em 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 7 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

um território contínuo e passa a depender de marcas móveis — objetos, narrativas, 

redes afetivas — que acompanham o sujeito no deslocamento. 

Michael Pollak (1989) introduz no campo dos estudos sobre memória o 

conceito de memórias subterrâneas tendo em vista designar lembranças que 

permanecem à margem das narrativas públicas e hegemônicas. Para o autor, a 

memória social não é um registro neutro do passado, mas um campo atravessado por 

seleções, disputas e hierarquias no qual determinados acontecimentos são 

destacados enquanto outros são silenciados. As memórias subterrâneas 

correspondem, assim, a experiências, versões e sentidos que não encontram lugar 

nas formas oficiais de enunciação, permanecendo relegados ao âmbito privado, 

fragmentário ou não verbalizado, ainda que continuem a moldar identidades e 

percepções do vivido. 

Paul Ricoeur (2007), por sua vez, problematiza a ética da lembrança, 

destacando que toda memória é seletiva: lembrar é escolher, e escolher é assumir 

responsabilidades. Entre o excesso e a falta, entre o trauma e o esquecimento, o 

sujeito é convocado a reconstruir narrativas possíveis, reconhecendo tanto a 

fragilidade quanto a potência do ato de rememorar. Essa perspectiva é fundamental 

para pensar a memória em contextos de migração, nos quais o passado pode ser 

simultaneamente uma ferida e uma âncora — algo que se quer preservar e, ao 

mesmo tempo, manter à distância. 

Ao lado desses silêncios ou lacunas, Ecléa Bosi (2007) destaca que a memória 

opera como vínculo afetivo com o passado: sua transmissão ocorre tanto por palavras 

quanto por gestos, ritmos, objetos e práticas que atravessam gerações. Recordar, 

para a autora, é fazer viver uma experiência que se atualiza no presente, entre 

presenças e ausências, entre aquilo que se pode dizer e aquilo que só se pode sentir. 

A memória, assim, não é apenas uma operação cognitiva: é afeto, corpo, repetição e 

cuidado. Em contextos migratórios — onde o território, a língua e os vínculos se 

reorganizam — essa dimensão sensível torna-se um aspecto constitutivo da 

sobrevivência simbólica. 

Juntas, essas abordagens apontam para a memória social como um campo de 

forças que articula experiências, narrativas, pertencimentos e poder. Joël Candau 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 8 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

(2011) argumenta que o enfraquecimento dos grandes quadros organizadores da 

cultura e da sociedade leva à individualização e fragmentação da memória social. 

Essa fragmentação é potencializada ao extremo na experiência migratória, onde a 

ruptura com o território e a comunidade de origem exige do sujeito a recomposição 

de sua memória de forma ativa e individualizada.  

Isso se dá porque o que lembramos nunca é apenas individual, e o que 

esquecemos nunca é exclusivamente uma falha: ambos são efeitos das condições 

sociais que moldam o tecido da vida. Em situações de deslocamento — quando os 

quadros coletivos se desfazem e precisam ser reconstruídos — a memória se torna 

um trabalho ainda mais exigente: ela precisa reorganizar tempos, recompor vínculos 

e inventar modos de permanecer no mundo. 

É nesse ponto que se abre o espaço para pensarmos na memória social 

migrante: subcategoria da memória social que não deve ser encarada simplesmente 

como um conjunto de lembranças trazidas “de lá”, mas como a forma por meio da 

qual sujeitos em movimento elaboram rupturas, reconectam fragmentos, negociam 

identidades e produzem pertenças em um território atravessado por ausências, 

silenciamentos e reinvenções. Não por acaso a memória social oferece as bases para 

compreendermos esse processo. A migração, como veremos nas próximas seções, 

intensifica sua complexidade e exige novas referências analíticas. 

 

MIGRAÇÃO, DIÁSPORA E IDENTIDADE 
A experiência migratória — sobretudo em contextos de instabilidade — não se 

limita ao ato físico de cruzar fronteiras. Migrar é, antes de tudo, uma reorganização 

radical da vida, em que o sujeito se vê convocado a refazer pertencimentos, 

reconfigurar vínculos e reconstruir a narrativa de si diante de um mundo que já não o 

reconhece plenamente. Em alguns contextos históricos, esse processo adquire a 

forma de diáspora, caracterizada por dispersões coletivas que atravessam múltiplos 

territórios e produzem novas formas de inscrição política e identitária2. 

	
2  A migração refere-se ao deslocamento de pessoas entre territórios, constituindo um processo 
demográfico e social que produz, na sociedade de acolhimento, a posição do imigrante (Sayad, 1998). 
Já a diáspora possui um foco mais histórico e político: envolve experiências coletivas de dispersão, a 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 9 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

O sociólogo argelino Abdelmalek Sayad (1998), que trabalhou ao lado de 

Pierre Bourdieu, dedicou sua trajetória intelectual a compreender a migração argelina 

para a França. Em A imigração – ou os paradoxos da alteridade (1998), ele propõe 

uma análise que rompe com abordagens estritamente econômicas e mostra que 

migrar é um fenômeno social complexo, atravessado por dimensões históricas, 

políticas, culturais e subjetivas. Sayad (1998) evidencia como a imigração é 

construída socialmente como um “problema”, enfatizando que essa construção varia 

conforme o contexto e o tempo histórico. Para explicar o modo como as sociedades 

receptoras lidam com os imigrantes, o autor identifica três pilares que estruturam essa 

tolerância condicionada: a neutralidade política, a provisoriedade e a existência pelo 

trabalho. Embora aparentem ser princípios distintos, eles formam um arranjo 

interdependente que define os limites da aceitação social. 

Dentro desse enquadramento, o imigrante é tolerado enquanto se mantém 

distante das disputas políticas internas da sociedade de acolhimento. Espera-se que 

ele permaneça “neutro”, não questione o sistema e não reivindique participação ativa 

no debate público. Essa neutralidade, contudo, é uma exigência unilateral que impede 

o acesso a um espaço político legítimo e autônomo. Paralelamente, sua inserção 

econômica funciona como segundo eixo dessa tolerância: o imigrante é valorizado, 

sobretudo por sua utilidade produtiva, sendo reconhecido mais como força de 

trabalho que como sujeito de direitos. Sua presença é aceita enquanto atende às 

demandas do mercado e contribui para o funcionamento da sociedade, o que reduz 

sua existência social à função laboral. Assim, Sayad (1998) demonstra que o 

imigrante é aceito como trabalhador, mas não como cidadão pleno — alguém cuja 

participação política, social e cultural permanece limitada. 

A partir dessa estrutura de tolerância condicionada, Sayad (1998) argumenta, 

ainda, que a provisoriedade se torna o eixo fundamental que sustenta a aceitação 

social do imigrante. Sua presença é admitida enquanto for percebida como temporária 

— um estágio passageiro, legitimado tanto por discursos públicos quanto por 

	
manutenção de vínculos — simbólicos ou materiais — com a terra de origem e a formação de redes 
que ultrapassam o Estado-Nação, tendo um caráter mais coletivo na pós-mobilidade (Hall, 2003). 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 10 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

dispositivos legais que sugerem, de forma explícita ou velada, a expectativa de 

retorno ao país de origem. Essa percepção tranquiliza a sociedade de acolhimento, 

pois dissipa temores ligados à mudança demográfica e cultural, ao mesmo tempo em 

que justifica a ausência de direitos plenos: se está “de passagem”, não haveria motivo 

para assegurar a ele as mesmas formas de inclusão social, política e cultural 

garantidas aos cidadãos. 

A migração, portanto, assume um caráter intrinsecamente paradoxal. O 

imigrante é socialmente interpretado como figura provisória, mas sua permanência 

tende, na prática, a se prolongar, tornando-se parte estrutural da vida social do país 

que o recebe. Esse descompasso produz uma tensão permanente que se sustenta 

por meio de uma ilusão coletiva compartilhada pela sociedade de acolhida. 

Essa ilusão é continuamente alimentada por diferentes atores sociais. 

Discursos políticos, análises econômicas e práticas institucionais reforçam a ideia de 

temporalidade, mesmo quando reconhecem tacitamente que a presença migrante 

tende a se consolidar ao longo do tempo. Contudo, em momentos de crise — quando 

o desemprego aumenta ou a competição por recursos se intensifica — a retórica da 

migração temporária perde sustentação. As contradições emergem, revelando a 

complexidade da condição migrante e expondo o caráter construído do chamado 

“problema migratório”. Sayad (1998) evidencia que o próprio termo “imigrante” é 

contextual: sua definição é maleável, moldada pelas necessidades políticas, 

econômicas e simbólicas de cada momento histórico. A figura idealizada do “imigrante 

modelo” — trabalhador disciplinado, adaptável, discreto e, sobretudo, temporário — 

contrasta com a realidade concreta de permanências prolongadas, vínculos 

duradouros e tensões produzidas por essa discrepância entre expectativa e 

experiência. 

Por conseguinte, a noção de “dupla contradição” formulada por Sayad (1998) 

descreve a condição de suspensão que marca a experiência migratória. O imigrante 

vive entre dois polos: de um lado, o provisório, sustentado pela expectativa — muitas 

vezes imaginada — de retorno; de outro, o definitivo, que se impõe à medida que a 

permanência se prolonga e a integração se torna inevitável. Essa ambivalência não 

é apenas vivida no plano íntimo: ela é produzida e reforçada por políticas migratórias, 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 11 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

discursos sociais e pelas próprias estratégias de adaptação. Do mesmo modo, ela 

atravessa a sociedade de acolhimento, que simultaneamente depende da força de 

trabalho imigrante e a marca como temporária, substituível e, portanto, socialmente 

secundária. 

A migração, nesses termos, ultrapassa a dimensão material do deslocamento. 

Ela configura uma experiência simbólica que reorganiza identidades, redes de 

sociabilidade e formas de pertencimento. A perda do território de origem, o 

deslocamento dos quadros que sustentavam a identidade e a necessidade de forjar 

novos vínculos revelam a densidade subjetiva desse processo. Mesmo assim, as 

políticas migratórias raramente consideram essa complexidade: tendem a reduzir o 

imigrante à função produtiva, desconsiderando os efeitos sociais, culturais e afetivos 

que perpassam sua trajetória. 

A provisoriedade, tal como tematizada por Sayad (1998), incide diretamente 

sobre a preservação da memória social dos imigrantes. A expectativa de retorno — 

ainda que remota ou ilusória — pode orientar a manutenção de práticas, símbolos e 

narrativas associadas ao país de origem, frequentemente em detrimento da 

elaboração de memórias ancoradas nos novos territórios. Ao mesmo tempo, essa 

insistência no passado pode fortalecer a memória coletiva da comunidade migrante, 

preservando a língua, os costumes e as tradições como forma de resistência 

simbólica e continuidade identitária. 

Desse modo, a experiência migratória tende a produzir uma memória híbrida 

e multiterritorial, que não se limita à convivência entre duas culturas, mas resulta de 

trajetórias marcadas por deslocamentos sucessivos, experiências acumuladas e 

vínculos provisórios em diferentes países. Migrantes que atravessam três, quatro ou 

cinco territórios ao longo da vida constroem suas referências a partir de múltiplos 

pontos de passagem — afetivos, linguísticos, sociais e materiais — que se 

sedimentam de maneira desigual. Assim, essa memória não corresponde à simples 

justaposição entre “origem” e “destino”; trata-se de uma construção inédita, forjada no 

trânsito, na instabilidade e na tensão permanente entre pertencimentos que se 

ampliam, se desfazem e se recombinam conforme as possibilidades de vida se 

reconfiguram. Paralelamente, o esforço para evitar o apagamento da identidade de 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 12 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

origem também faz parte de uma memória social e política que confronta estigmas, 

reivindica dignidade e se opõe às narrativas que marginalizam o imigrante. Assim, a 

memória funciona também como instrumento de resistência, reafirmando a presença 

e a voz de grupos frequentemente silenciados. 

Diante disso, a memória produzida na migração se constitui no cruzamento de 

tensões, negociações e contradições. Ela reúne fragmentos do passado e, ao mesmo 

tempo, cria outros modos de lembrar no presente, resultando em referências 

mnêmicas múltiplas, frequentemente “misturadas”, sempre em processo de 

reacomodação. A forma como essa memória se preserva, se transforma ou se 

fragiliza depende tanto das estratégias individuais e coletivas de adaptação — 

reconhecimentos, ressignificações, práticas de resistência — quanto das condições 

sociais, políticas e simbólicas que moldam a vida no país de acolhimento. A 

provisoriedade, nesse caso, deixa de ser apenas obstáculo: torna-se elemento 

estruturante da própria experiência migratória e da forma como os sujeitos elaboram 

suas narrativas, memórias e pertenças. 

Ao tratar da migração como condição marcada pela oscilação entre 

permanência e suspensão, Abdelmalek Sayad (1998) revela que essa ambivalência 

repercute diretamente na memória. O “antes” — vinculado ao território de origem — 

persiste com força; o “depois”, no entanto, encontra dificuldades para se consolidar 

quando a legalidade é instável, o pertencimento é frágil e o futuro permanece incerto. 

A memória, desse modo, é produzida entre temporalidades desalinhadas: a 

lembrança da terra natal resiste, enquanto a construção de pertencimento no novo 

contexto enfrenta limites impostos pela própria condição migrante. 

Quadro que se intensifica quando pensamos no conceito de memória 

fragmentada conforme formulado por Joel Candau (2011). Para o autor, toda memória 

é, por natureza, fragmentada. Lembramos de maneira descontínua: são imagens, 

sensações e episódios isolados que sobrevivem ao tempo e que se articulam não 

pela linearidade cronológica, mas pelas necessidades afetivas e simbólicas do 

presente. Em contextos de migração, essa fragmentação tende a se intensificar, pois 

os quadros sociais que davam coerência ao passado se rompem. O sujeito passa a 

reorganizar suas lembranças a partir de pedaços dispersos — marcas, cheiros, 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 13 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

objetos, narrativas — que carregam consigo na travessia. Assim, a memória em 

situação migratória não apenas guarda fragmentos: ela é produzida como fragmento, 

costurada no movimento, nas rupturas e nos reencontros que reorientam identidades 

e pertencimentos. 

O entendimento acerca desse cenário de tensões entre o que se recorda e o 

que se reconstrói nos aproxima da discussão feita por Mary Louise Pratt (1999) sobre 

os efeitos das relações coloniais na produção de alteridades e memórias, dando um 

caráter ainda mais ético e político ao lembrar. Em Os olhos do império, Pratt (1999) 

examina como a literatura de viagem e outros dispositivos de representação 

eurocêntricos fabricaram não apenas imagens sobre o “outro”, mas regimes inteiros 

de visibilidade, interpretação e controle. Para a autora, essas narrativas não são 

observações neutras — são instrumentos de poder que organizam quem pode falar, 

o que pode ser dito e sob quais condições uma experiência pode ser reconhecida. 

Chave analítica importante para pensarmos a memória em contextos 

transnacionais. Pratt (1999) oferece ferramentas que nos ajudam a compreender 

como as lembranças são negociadas, disputadas e transformadas nas zonas de 

contato, espaços onde sujeitos de origens diversas interagem sob assimetrias de 

poder. Nessas zonas, a memória dos migrantes — como a dos colonizados — é 

incessantemente tensionada por narrativas dominantes que selecionam, silenciam ou 

distorcem determinadas experiências. Assim, a leitura de Pratt (1999) permite 

reconhecer que a memória migrante não se forma apenas pela relação com a terra 

natal, mas pela forma como o sujeito é visto, interpretado e posicionado no mundo 

por estruturas simbólicas que o antecedem e o ultrapassam. 

Ao analisar a circulação de narrativas em contextos coloniais e pós-coloniais, 

Mary Louise Pratt (1999) enfatiza que a narrativa do “outro” não pode ser 

compreendida como um arquivo estático de fatos, mas como um processo contínuo 

de construção e interpretação, permanentemente atravessado por relações de poder. 

Em contextos transnacionais, esse processo torna-se ainda mais complexo, pois 

envolve o encontro — frequentemente assimétrico — entre diferentes culturas, 

regimes de representação e sistemas de autoridade simbólica. 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 14 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

Para evidenciar essa dinâmica, Pratt (1999) desenvolve o conceito de zona de 

contato, termo que designa os espaços em que sujeitos de origens distintas se 

encontram sob condições desiguais, negociando posições, identidades e sentidos. 

Tais desigualdades ecoam o que Sayad (1998) identifica na própria condição 

migrante: um sujeito estruturalmente dominado, cuja presença é regulada por 

expectativas de provisoriedade e por hierarquias políticas, sociais, institucionais e 

simbólicas. 

Nesse cenário, a memória produzida nesses encontros não decorre da simples 

sobreposição das experiências de cada grupo. Ela emerge como construção híbrida 

e contestada, constantemente renegociada em meio a trocas assimétricas, 

adaptações forçadas e práticas de resistência. A memória que nasce nessas zonas é 

sempre marcada pelo peso do poder: nasce no atrito, nas disputas e nas tentativas 

— nem sempre bem-sucedidas — de romper os enquadramentos que definem quem 

pode falar e sob quais condições suas narrativas são ouvidas e reconhecidas. 

Pratt (1999) também mobiliza o conceito de transculturação para explicar como 

culturas interagem, se misturam e se transformam sem que uma absorva totalmente 

a outra. A memória que se forma nesse processo não é transferida de modo passivo 

entre territórios: ela é recriada e ressignificada pelos sujeitos que vivenciam o 

encontro cultural. Assim, torna-se espaço de diálogo e disputa, no qual identidades 

são reelaboradas e narrativas hegemônicas são tensionadas. É nesse terreno que os 

grupos subordinados encontram brechas para reinterpretar e resistir às memórias 

impostas, demonstrando que lembrar, nesses contextos, é também um gesto político.  

Esse movimento de resistência ecoa o que Michael Pollak (1989) chamou de 

memórias subterrâneas — narrativas que persistem à margem das versões 

hegemônicas, sobrevivendo em silêncio via práticas cotidianas e em formas 

alternativas de transmissão. Nas zonas de contato descritas por Pratt (1999), essas 

memórias emergem como contra-discursos, reabrindo sentidos e desestabilizando o 

regime colonial de representação. 

Em diálogo com as reflexões de Pratt (1999), Paul Gilroy (2001) aprofunda a 

discussão ao examinar a produção de sentido no interior da diáspora africana. Em O 

Atlântico Negro: modernidade e dupla consciência, o autor desloca o foco da 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 15 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

experiência colonial para a constituição de uma história coletiva negra transnacional, 

forjada pela travessia forçada do Atlântico, pela violência da escravidão e pelas lutas 

contínuas contra o racismo. Enquanto Pratt (1999) evidencia como o olhar colonial 

molda e restringe as narrativas sobre o “outro”, Gilroy (2001) enfatiza a força criativa 

e política das comunidades negras em produzir, transmitir e reinventar suas próprias 

histórias — frequentemente à margem ou em resistência às narrativas hegemônicas. 

Para Gilroy (2001), essa história em comum não se limita ao território nacional, 

nem se sustenta no pertencimento a um Estado específico. Ela se constrói na 

experiência histórica compartilhada da dispersão, nas rotas transatlânticas, nos 

vínculos culturais que atravessam continentes e nas práticas estéticas e políticas que 

emergem como resposta à violência racial. Assim, o autor propõe o conceito de 

Atlântico Negro, um espaço cultural e histórico que ultrapassa fronteiras e conecta 

populações negras das Américas, do Caribe, da Europa e da África a partir de 

experiências comuns de opressão, de resistência e de criação. 

O Atlântico Negro não é uma unidade fixa, mas uma formação cultural viva, 

marcada por fluxos contínuos entre o local e o global. A travessia, o deslocamento e 

a reinvenção constante instituem o cerne dessa identidade diaspórica, que se 

expressa em múltiplas linguagens — da música à política, da oralidade às formas 

literárias — criando um repertório transnacional que desafia e desestabiliza o projeto 

colonial de silenciamento. Para Gilroy (2001), essa cultura negra em movimento 

produz uma história que não é mera lembrança do trauma, mas fonte de 

solidariedade, reconhecimento e resistência, capaz de reconfigurar tanto a 

experiência individual quanto os imaginários coletivos. 

A compreensão da experiência diaspórica africana (Gilroy, 2001) evidencia a 

tensão permanente de sujeitos que precisam navegar entre identidades culturais 

múltiplas — por vezes convergentes, por vezes conflitantes. Essa consciência dupla, 

ou mesmo múltipla, nasce do fato de pertencer simultaneamente à diáspora e ao 

Estado-Nação, produzindo uma imagem de si fragmentada e dinâmica, sempre em 

processo de reconstrução. 

No interior do Atlântico Negro, essa condição cria formas culturais híbridas, 

que escapam às categorias rígidas de origem e pertencimento. As expressões 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 16 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

culturais que emergem desse espaço — musicais, religiosas, literárias, políticas — 

combinam elementos africanos, caribenhos, americanos e britânicos, configurando 

práticas que não podem ser reduzidas a qualquer uma dessas matrizes isoladamente. 

Trata-se de uma cultura que se forma no entre, na travessia, no deslocamento e nos 

encontros forçados e improváveis da diáspora. 

À vista disso, Gilroy (2001) rompe com as noções tradicionais de identidade 

enraizada e de cultura nacional. Para ele, a cultura negra do Atlântico é 

essencialmente transnacional, definida por sua hibridez constitutiva e pela fluidez que 

a sustenta. Essa formação cultural nasce da violência da dispersão africana, mas 

também da criatividade e da capacidade de resistência das populações negras que, 

ao longo de séculos, transformaram dor e deslocamento em produção simbólica, 

estética e política. 

Ao destacar essa dimensão transnacional da cultura negra, Gilroy (2001) 

revela que a história produzida na diáspora não é apenas lembrança de um passado 

comum, mas um projeto político e cultural que conecta comunidades separadas 

geograficamente, mas unidas pela experiência compartilhada do racismo, pela luta 

contra a colonização e pela invenção contínua de modos de existir. O Atlântico Negro, 

nesse sentido, é um espaço de circulação de identidades e práticas que 

desestabilizam as narrativas hegemônicas e afirmam a capacidade das comunidades 

subordinadas de elaborar e transmitir suas próprias histórias, mesmo diante das 

estruturas de poder que tentam silenciá-las. 

A leitura de Gilroy (2001) permite, portanto, ampliarmos o debate sobre 

memória social para além dos limites do Estado-Nação. Se o Atlântico Negro constitui 

um espaço transnacional de circulação de práticas, afetos e narrativas negras, 

podemos reconhecer que algo semelhante ocorre com as memórias sociais 

produzidas na migração. Assim como a cultura negra atlântica se forma no movimento 

— entre travessias, rupturas e reinvenções — as memórias de diferentes sujeitos em 

mobilidade também se constroem em redes que ultrapassam fronteiras políticas e 

geográficas. A memória, nesse sentido, deixa de depender exclusivamente dos 

quadros sociais (Halbwachs, 1925) enraizados em um território de pertença e passa 

a operar em quadros móveis, translocados, multiterritoriais. São memórias sociais 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 17 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

que se organizam em fluxos: carregam marcas da origem, mas também incorporam 

camadas produzidas nos deslocamentos sucessivos, nos encontros interculturais e 

nas lutas políticas compartilhadas. Podemos dizer que existe uma constelação de 

memórias sociais migrantes, cada qual modulada por suas trajetórias de violência, 

resistência e criação — memórias que se alimentam de referências dispersas, mas 

que encontram força na experiência comum do movimento. 

Nesse contexto, a memória social produzida na migração não se limita às 

fronteiras do Estado-Nação, mas se constitui a partir de narrativas, práticas e 

referências identitárias que circulam entre territórios e desafiam as versões 

hegemônicas de pertencimento.  

A discussão de Stuart Hall (2003) sobre identidades diaspóricas permite 

articular os processos de negociação cultural e reconstrução de pertencimentos que 

atravessam as experiências migratórias e que incidem diretamente na forma como 

memórias são elaboradas nesses contextos. O autor destaca que as identidades na 

diáspora são fluídas, híbridas e sempre inacabadas, resultantes de negociações 

constantes entre elementos herdados e elementos adquiridos. Por meio de 

mediações culturais como a língua, a mídia, a religião, a música e as artes, sujeitos 

dispersos elaboram sentidos de si e constroem vínculos que não dependem de um 

território fixo. Essas mediações não são neutras: elas refletem relações de poder, 

marcando o que pode ser expresso, reconhecido ou silenciado no processo de 

construção identitária. 

A diáspora produz uma forma particular de identidade — híbrida, múltipla, 

relacional — que não se ancora em uma origem essencial (Hall, 2003), mas se define 

no encontro entre diferenças. A identidade não é estática nem homogênea; é uma 

construção dinâmica marcada pela experiência do deslocamento, pela convivência 

entre pertenças distintas e pela transformação contínua das referências culturais. Ao 

rejeitar visões essencialistas, o autor compreende a diáspora como processo histórico 

de longa duração que atravessa gerações e produz formas culturais novas, 

resultantes da interação entre diversos sistemas simbólicos. 

Essas perspectivas são importantes para pensarmos a memória social 

migrante. Se as identidades diaspóricas são plurais e móveis, as memórias também 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 18 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

se tornam plurais e móveis — elaboradas a partir de repertórios que cruzam 

fronteiras, dialogam com múltiplas tradições e se constituem na tensão entre 

identidade e diferença. Ao evidenciar a complexidade desses processos, Hall (2003) 

oferece indícios importantes para compreendermos como, na mobilidade dos sujeitos, 

lembrar também é negociar, selecionar, ressignificar e reinventar. 

É nessa direção que Édouard Glissant (2005) aprofunda a reflexão ao propor 

o conceito de Relação, operador analítico constituído para capturar a complexidade 

das interdependências que ligam povos, culturas e histórias. Também para este autor, 

as identidades são formações sempre em movimento, moldadas pela tensão entre 

raízes locais e fluxos globais que redefinem continuamente os parâmetros do 

pertencimento. Ao contrapor a identidade-raiz — voltada para a pureza, a 

permanência e a exclusividade — à identidade-relação, Glissant (2005) reivindica 

uma concepção que acolhe a multiplicidade, a variação e a abertura ao outro como 

princípios constitutivos do existir. 

Nessa perspectiva, os contatos culturais intensificados pela globalização e 

pelos fluxos migratórios não produzem apenas encontros enriquecedores; eles 

também geram fricções, apagamentos e violências, especialmente quando 

sustentados por lógicas universalizantes que tentam padronizar o mundo e suprimir 

as particularidades culturais. Em várias de suas obras Édouard Glissant (2005) critica 

a violência dessas forças hegemônicas, que buscam homogeneizar as diferenças, e 

mostra como esses processos desencadeiam não apenas resistências, mas também 

redefinições identitárias capazes de criar novas formas de solidariedade e imaginação 

comunitária. 

Com base nessa compreensão, o autor defende a necessidade de um 

pensamento ético e estético comprometido com a pluralidade. A verdadeira prática 

da Relação exige uma generosidade moral que aceite a opacidade do outro — isto é, 

seu direito a não ser totalmente compreendido, traduzido ou reduzido — e reconheça 

o mundo como um tecido de diferenças interconectadas. Essa visão rejeita 

hierarquias culturais e celebra a criatividade que emerge dos encontros, mesmo (e 

sobretudo) quando eles são turbulentos. 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 19 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

Para Glissant (2005), viver no caos-mundo — a paisagem global marcada por 

fluxos acelerados, rupturas e interdependências — não deve ser visto como um 

problema a ser resolvido, mas como uma condição a ser habitada de modo inventivo. 

É nesse cenário que surgem novas sensibilidades, práticas de convivência e formas 

de pertencimento que não se vinculam a uma única origem, mas à contínua tessitura 

de relações que fazem do mundo um mosaico vivo e instável. 

De igual maneira, bell hooks3 em Pertencimento: uma cultura do lugar (2022), 

aprofunda a reflexão sobre identidade e comunidade a partir de uma pergunta 

fundamental: o que significa pertencer? A autora parte de sua própria experiência de 

retorno ao sul dos Estados Unidos para examinar como o pertencimento é moldado 

pelas relações humanas, pelos vínculos com a terra e pelas práticas cotidianas que 

conectam indivíduos às suas histórias, culturas e memórias. Suas narrativas pessoais 

funcionam como ponto de partida para discutir as condições sociais que sustentam 

— ou negam — a experiência de sentir-se parte de um lugar. 

Ao fazer isso, hooks (2022) mostra como o racismo, o patriarcado e a 

desigualdade de classe produzem geografias de exclusão, limitando quem pode 

ocupar determinados espaços e de que forma. Para ela, o pertencimento não é um 

dado, mas uma prática ativa, construída na relação com o outro, na valorização da 

diferença e na criação de comunidades capazes de acolher múltiplas experiências. A 

terra, a comida, os rituais e as relações de cuidado tornam-se, assim, elementos 

centrais na formação de um sentido de lugar que vai além da geografia: é uma 

experiência vivida, afetiva e profundamente política. 

Ao desafiar normas de exclusão que estruturam a vida social, bell hooks (2022) 

propõe uma ética do pertencimento que reconhece a complexidade das identidades 

e a necessidade de construir espaços onde histórias silenciadas possam emergir. 

Pertencer, para ela, significa engajar-se em relações que afirmam a dignidade e a 

singularidade de cada pessoa, reconfigurando modos de convivência e abrindo 

possibilidades para formas mais inclusivas de comunidade. 

	
3 A grafia do nome da autora em letras minúsculas respeita seu desejo de não desviar a atenção do 
indivíduo para sua obra e ideias, priorizando o coletivo. Trata-se, pois, de um gesto marcadamente 
político de nossa interlocutora.  



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 20 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

Com isso, hooks (2022) oferece uma visão poderosa sobre como as 

experiências de lugar e de pertencimento estão entrelaçadas com as estruturas de 

poder que definem quem é visto, quem é ouvido e quem é autorizado a ocupar 

determinados espaços. Suas reflexões, embora forjadas a partir de um contexto 

pessoal e racial, iluminam processos mais amplos: mostram que identidades — e, por 

extensão, memórias — são constantemente moldadas pelas relações que 

estabelecemos com os territórios físicos e simbólicos que habitamos. Revelam, 

também, que, diante de exclusões históricas, a criação de comunidades baseadas na 

diferença e no cuidado pode se tornar um caminho para práticas de memória e de 

resistência. 

Em face disso, as contribuições de Mary Louise Pratt (1999), Paul Gilroy 

(2001), Stuart Hall (1992, 2003), Édouard Glissant (2005) e bell hooks (2022) 

convergem ao evidenciar que identidade, pertencimento e memória são processos 

coletivos, relacionais e profundamente atravessados por disputas de poder. A crítica 

de Pratt (1999) à imposição de narrativas coloniais revela como a historia é 

continuamente negociada nos encontros culturais, enquanto o conceito de 

transculturação ilumina a capacidade dos grupos subordinados de transformar e 

recriar sentidos a partir dessas interações. Em paralelo, Gilroy (2001) e Hall (1992, 

2003) mostram que a diáspora e a hibridização rompem com modelos fixos de 

identidade, produzindo formas culturais dinâmicas e insurgentes que desafiam 

narrativas hegemônicas. Já hooks (2022) destaca que pertencimento, cuidado e 

comunidade são construídos em práticas cotidianas que afirmam a diferença e 

resistem às geografias e aos marcadores de exclusão. 

Tomadas em conjunto, essas perspectivas indicam que a memória — assim 

como a identidade e o pertencimento — é fruto de interações que se dão entre 

culturas, lugares e histórias, as quais se expressam na tensão entre continuidade e 

transformação. Nesse cenário, memórias e tradições compartilhadas desempenham 

papel central na constituição das identidades migrantes, conectando diferentes 

gerações e permitindo que comunidades dispersas reinventem sentidos de origem, 

lugar e vínculo. Contudo, essas memórias não podem ser compreendidas por meio 

de uma visão linear, homogênea ou assimilacionista de integração. A experiência 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 21 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

migratória exige reconhecer a importância da história, das narrativas individuais e 

coletivas, além da constante reconstrução identitária em contextos transnacionais. 

É a partir dessa compreensão que se torna possível delinearmos o que 

estamos denominando aqui de Memória Social Migrante. Longe de ser a soma de 

lembranças individuais distribuídas ao longo de diferentes territórios, trata-se de uma 

construção complexa, fluida e multiescalar, atravessada por forças históricas, 

políticas, sociais e culturais que atuam simultaneamente no plano global e local. A 

Memória Social Migrante é produzida nos deslocamentos, nos encontros 

interculturais, nos conflitos e nas negociações que marcam a vida em trânsito; é 

continuamente refeita, tensionada e ressignificada à medida que os sujeitos deslocam 

fronteiras físicas e simbólicas. Por isso, ela é também espaço de resistência, de 

criatividade e de reinvenção identitária — um território onde se elaboram perdas, se 

reconstroem vínculos e se produzem novos modos de existir no mundo. 

 
MEMÓRIA SOCIAL MIGRANTE: UMA SUBCATEGORIA ANALÍTICA 

Ainda que a literatura registre usos esparsos da expressão “memória migrante” 

— frequentemente limitada à preservação das origens —, essas referências não 

configuram um conceito propriamente dito, mas aplicações pontuais em estudos de 

caso. Com isso, identificamos que falta ao campo uma elaboração teórica que articule 

memória social, deslocamento, hibridização identitária, migração, diáspora e relações 

de poder. É precisamente essa lacuna que este artigo busca preencher ao propor o 

conceito de Memória Social Migrante como categoria analítica, definindo seus 

contornos conceituais e apresentando suas dimensões constitutivas. A proposta não 

apenas sistematiza debates dispersos, mas oferece um horizonte teórico integrado 

para compreendermos como a memória é produzida, reelaborada e transmitida em 

contextos de mobilidade. 

Assim, a partir das bases teóricas discutidas nas seções anteriores, torna-se 

possível delinear o que chamamos aqui de Memória Social Migrante (MSM): uma 

categoria analítica que integra a tradição da memória social com as contribuições dos 

estudos da migração e diáspora, articulando deslocamento, pertencimento, silêncio e 

reinvenção. Diferentemente da memória “de” migrantes — frequentemente tratada 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 22 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

como arquivo de origem, registro de saudade ou preservação cultural —, a Memória 

Social Migrante refere-se a um modo específico de produção e circulação da 

memória, estruturado pela experiência do movimento e pelas tensões que o 

acompanham. 

A Memória Social Migrante emerge, antes de tudo, da ruptura dos quadros 

sociais que sustentavam a vida cotidiana (Halbwachs, 1925; 1990). Quando esses 

quadros colapsam — pela perda do território, das redes de apoio, da língua 

compartilhada ou da estabilidade material —, o sujeito se vê convocado a reconstruir 

o sentido do vivido. Essa reconstrução não ocorre de maneira linear: ela se tece entre 

ausências, silêncios, fragmentos e reelaborações que revelam tanto a vulnerabilidade 

quanto a potência da experiência migratória. 

Se Michael Pollak (1989) nos lembra que toda memória é atravessada por 

zonas de sombra, a migração intensifica essa condição ao introduzir novos regimes 

de visibilidade e ocultamento. A Memória Social Migrante é marcada pela seletividade 

ética do que pode ser narrado e pela necessidade de proteger determinadas 

experiências do olhar alheio. Há lembranças que se silenciam para sobreviver; outras 

que se reativam no gesto cotidiano, no sotaque preservado, na comida que refaz o 

país ausente. Assim, a Memória Social Migrante não se expressa apenas pela 

palavra, mas também por práticas sensíveis, por afetos e por micro gestos que 

mantêm vivo aquilo que a história oficial tende a apagar. 

Ao mesmo tempo, os deslocamentos reposicionam a memória como campo de 

invenção. Como apontam Stuart Hall (1992, 2003) e Paul Gilroy (2001), a identidade 

diaspórica é híbrida, relacional e inacabada. A Memória Social Migrante, nesse 

sentido, não propõe um retorno nostálgico a uma origem fixa, mas se expressa como 

um movimento contínuo de tradução: ela negocia referências, incorpora novas 

camadas simbólicas, produz sentidos que não existiam antes da travessia. Édouard 

Glissant (2005) chama esse processo de “identidade-relação” — uma identidade que 

não se sustenta no mesmo, mas na abertura ao outro. Nesse horizonte, a Memória 

Social Migrante é também memória criativa, que transforma a perda em possibilidade 

e o desenraizamento em gesto de reconstrução. 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 23 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

Essa memória que se move, contudo, não se desprende das estruturas de 

poder que organizam a mobilidade global. Em contextos marcados por desigualdades 

raciais, econômicas e coloniais, a migração é atravessada por relações que regulam 

quem tem o direito de narrar e sob quais condições essa narrativa é validada. A 

Memória Social Migrante é, portanto, também memória política: ela desafia 

invisibilidades, contesta discursos hegemônicos e produz contranarrativas que 

reclamam lugar para histórias que raramente encontram espaço na esfera pública. 

Assim, compreendemos a Memória Social Migrante (MSM) como uma forma 

de memória social, uma subcategoria do campo produzida nos e pelos contextos de 

migração, marcada pela recomposição contínua dos quadros de pertencimento, pela 

imposição e pela seletividade do lembrar, bem como pelo trânsito entre múltiplas 

referências culturais, territoriais e afetivas. É a forma como sujeitos em mobilidade 

elaboram rupturas, recombinam fragmentos, negociam identidades e produzem 

pertencimentos em contextos atravessados por perda, silenciamentos e reinvenções.  

Dessa maneira, a escolha do termo “migrante” permite abarcar a condição de 

ruptura, provisoriedade e desfiliação imposta ao sujeito (Sayad, 1998), ao mesmo 

tempo em que dialoga com perspectivas que analisam experiências de dispersão e 

hibridização cultural (Hall, 2003; Gilroy, 2001), reconhecendo que a mobilidade 

contemporânea produz formas específicas de recomposição dos quadros sociais da 

memória. A MSM, portanto, se situa na intersecção da memória social clássica com 

a condição de mobilidade contemporânea, justificando sua necessidade como 

categoria analítica. Ela se manifesta em cinco dimensões centrais: 

 

a) a recomposição contínua dos quadros de pertencimento: a migração, 

especialmente a forçada, implica a ruptura dos quadros sociais de memória 

(Halbwachs, 1925; 1990) que sustentavam a identidade e o sentido de 

pertencimento no local de origem. A MSM atua como um mecanismo de 

recomposição desses quadros, não pela simples substituição, mas pela 

criação de novos "lugares de memória" (Nora, 1986), novos marcos de 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 24 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

enraizamento 4  (Silveira, 2014 e Weil, 1996) que são simultaneamente 

transnacionais e locais; 

b) a seletividade ética do lembrar e o silêncio protetor: toda memória é 

seletiva, mas na MSM essa seletividade adquire uma dimensão ética e política 

particular. O ato de lembrar, em contextos de trauma e deslocamento, é 

mediado pela necessidade de sobrevivência e pela proteção da identidade. A 

MSM incorpora a ética da lembrança (Ricoeur, 2007), onde o sujeito escolhe o 

que deve ser narrado, o que deve ser silenciado e o que deve ser esquecido 

para que a vida no presente seja possível. O silêncio (Pollak, 1989) não é 

apenas esquecimento ou censura, mas um território de proteção onde a dor 

da perda e do trauma se resguarda da exposição. O migrante se silencia, 

quase sempre, sobre a violência, a perda de status social ou a saudade, não 

por negação, mas por um gesto de autocuidado e resistência contra a 

marginalização. O que é lembrado e narrado publicamente serve, muitas 

vezes, à construção de uma narrativa de força e superação, enquanto o 

silêncio guarda a vulnerabilidade; 

c) a circulação transnacional de referências e a hibridização: a MSM é 

transnacional e híbrida. Ela não está confinada a um único território, mas 

circula entre o país de origem e o(s) país(es) de acolhimento. Esta dimensão 

dialoga diretamente com as teorias da diáspora (Hall, 1992, 2003; Gilroy, 

2001), que veem a identidade como um processo de produção e não como 

algo inato ao ser. A MSM é a memória da identidade em movimento, que se 

alimenta de referências culturais que atravessam fronteiras. A cultura de 

	
4 De acordo com Silveira (2014) e Simone Weil (1996), “a noção de enraizamento expressa uma forma 
de estar no mundo. Diz de um conjunto de atividades e experiências de subjetivação que conferem 
estabilidade e sentido à interação coletiva, bem como às marcas de individualidade que atravessam 
cada sujeito. Desta feita, os “seres” enraizados são aqueles que enriquecem as práticas da 
comunidade e fortalecem suas raízes. Que participam de grupos cuja herança do passado alimenta a 
gramática simbólica moduladora de uma dada noção de cultura. Uma cultura que impede a 
desagregação dos cidadãos e a paralisia do conhecimento. 
Em síntese, o que aqui se denomina de enraizamento refere-se ao conjunto de experiências 
intersubjetivas e de ações concretas que buscam recriar o mundo através de práticas sociais 
transformadoras” (Silveira, 2014, p. 135-136). 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 25 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

origem é ressignificada e hibridizada (Glissant, 2005) no novo contexto, 

instituindo novas formas de expressão e pertencimento. A circulação de 

objetos, músicas, comidas e notícias entre os territórios de origem e destino 

mantém os quadros de memória fluidos e em constante atualização, 

desafiando a noção de uma memória marcadamente enraizada; 

d) a inscrição da memória nas relações de poder e nos regimes de 
visibilidade: a MSM é produzida no interior de relações de poder que moldam 

a mobilidade global e regulam quem tem o direito de lembrar, narrar e existir 

no espaço público. A migração é atravessada por forças coloniais, raciais, 

econômicas e políticas que definem quais histórias podem circular e quais 

permanecem subterrâneas (Pollak, 1989). Como mostram Pratt (1999) e Gilroy 

(2001), as zonas de contato e os circuitos diaspóricos são espaços 

assimétricos, onde narrativas hegemônicas se sobrepõem às experiências dos 

grupos subalternizados. A MSM, portanto, não é apenas um processo cultural, 

mas também um campo de luta simbólica: ela confronta discursos que 

reduzem o migrante à provisoriedade, à mão de obra ou à figura da alteridade 

problemática (Sayad, 1998), reivindicando novas formas de pertencimento e 

reconhecimento. Nesta dimensão, lembrar torna-se um ato político que disputa 

regimes de visibilidade, que ressignifica marcas de exclusão e que afirma a 

legitimidade de experiências historicamente marginalizadas. A MSM, assim, 

revela como a memória em contextos migratórios é permanentemente 

negociada sob condições desiguais e como, mesmo nesse cenário, surgem 

contranarrativas que desestabilizam hierarquias e possibilitam outras formas 

de existir no mundo; 

e) articulação entre perda, resistência e invenção: a MSM é o campo onde 

a perda (do território, do status, dos vínculos) se transforma em resistência e 

invenção. A experiência da migração é marcada pela ausência (Sayad, 1998), 

mas a memória social do grupo não se limita à lamentação. A resistência se 

manifesta na contramemória, na afirmação de uma narrativa que se opõe 

àquela imposta pela sociedade de acolhimento. A invenção, por sua vez, é o 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 26 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

ato de reexistir, de criar futuros e novas formas de vida social. A MSM é, 

portanto, a memória que permite ao sujeito migrante transformar a dor da 

ruptura em potência criativa, utilizando o passado como âncora para a 

construção de um presente e futuro que lhes pertençam. O passado é 

mobilizado não como nostalgia paralisante, mas como recurso simbólico para 

a reinscrição social. 

 

Como se vê, a definição de Memória Social Migrante (MSM) busca sistematizar 

um campo ainda disperso, oferecendo uma categoria capaz de compreender a 

complexidade das lembranças que se movem com os sujeitos e que se refazem no 

exato ponto onde o passado e o futuro se encontram — na fronteira, na travessia, no 

entre. A Memória Social Migrante não é apenas memória em deslocamento: é 

memória que reconfigura o próprio modo de existir, desestabilizando fronteiras, 

renegociando identidades e criando novos territórios simbólicos onde pertencer se 

torna novamente possível. 

Desse modo, a Memória Social Migrante não se reduz à preservação de um 

passado anterior à partida; ela nasce do movimento, das tensões que atravessam a 

vida em trânsito e das reinvenções que marcam essa experiência. A migração 

aparece, então, como espaço duplo: de desestabilização e perda, por um lado, e de 

criação de novos sentidos, por outro. É nesse entre — entre ruptura e continuidade, 

entre ausência e reinvenção — que essa memória se constitui como forma singular 

de produção de significado. 

Portanto, a partir das discussões desenvolvidas, torna-se possível refletir como 

determinadas formas de memória não apenas acompanham o movimento migratório, 

mas são impactadas por ele. Assim como a tradição da memória social reconhece 

que recordar é um fenômeno que emerge nas e pelas interações sociais, a 

experiência migratória evidencia que a memória também se constitui nas e pelas 

migrações. São os deslocamentos sucessivos, as zonas de contato, os encontros 

interculturais e as negociações identitárias e de pertencimento que criam os quadros 

e repertórios necessários para que lembranças sejam elaboradas, reinterpretadas e 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 27 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

transmitidas. A Memória Social Migrante, nesse sentido, não se limita a preservar um 

passado anterior à travessia; ela nasce do movimento, das tensões, das novas 

interações no(s) país(es) de acolhida e das reinvenções que configuram a vida em 

trânsito, revelando que a migração é, simultaneamente, espaço de ruptura e de 

produção de novos sentidos. 

 
CONSIDERAÇÕES 
 A articulação entre memória e migração revela um campo teórico marcado por 

tensões, ausências e dispersões conceituais. Embora expressões como “migrant 

memory” ou “memória migrante” circulem em diferentes áreas — das artes aos 

estudos culturais —, ainda carece de uma sistematização sólida que dialogue 

diretamente com a tradição da memória social. Este artigo buscou contribuir para 

minimizar essa lacuna ao propor um percurso de revisão crítica centrado em aproxima 

autores clássicos e contemporâneos, identificando convergências, contrapontos e 

possíveis caminhos de síntese. 

Ao revisitar Maurice Halbwachs (1925; 1990), Michael Pollak (1989), Ecléa 

Bosi (2007) e Paul Ricoeur (2007), evidenciamos que a memória é um fenômeno 

social, ético e seletivo, enraizado nas relações, nos quadros coletivos e nos regimes 

de visibilidade que estruturam o que se pode lembrar. Ao dialogar com Stuar Hall 

(1992, 2003), Paul Gilroy (2001), Édouard Glissant (2005), Mary Louise Pratt (1999) 

e bell hooks (2022), mostramos que a migração introduz uma ruptura nesses quadros, 

inaugurando formas de pertencimento pautadas pelo movimento, pela hibridez e pela 

negociação constante de identidades. Quando esses dois campos se encontram — 

memória social e migração —, torna-se evidente que a migração não apenas desloca 

corpos: ela desloca também a própria memória, convocando-a a reorganizar sentidos, 

recompor vínculos e inventar novas formas de continuidade. 

É nesse horizonte que se inscreve a noção de Memória Social Migrante – uma 

subcategoria do campo da memória social –, aqui delineada como categoria analítica 

que permite compreender a memória produzida em contextos de deslocamento. Ao 

integrarmos contribuições dispersas e identificarmos lacunas no debate, propusemos 

a Memória Social Migrante como forma de memória social caracterizada pelo trânsito 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 28 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

entre múltiplas referências, pela reconstrução contínua dos quadros de 

pertencimento, pela seletividade ética do lembrar, pelas relações de poder e pela 

articulação entre silêncio, perda, resistência e criação. 

No entanto, é preciso enfatizar que esta proposta não pretende encerrar o 

tema, mas abri-lo: oferecer uma base teórica para investigações futuras que possam 

aplicar, tensionar e aprofundar a categoria em diferentes contextos empíricos. Seja 

nas narrativas de migrantes, nos arquivos diaspóricos, nas práticas culturais 

transnacionais ou nos estudos da informação, a Memória Social Migrante se 

apresenta como ferramenta analítica fértil para se compreender como sujeitos em 

movimento produzem e reelaboram sentidos de si e do mundo, introduzindo a noção 

de que a memória social dos sujeitos em deslocamento é produzida (e negociada) na 

e pela migração. 

Por fim, esperamos que esta sistematização contribua não apenas para o 

campo da memória social, mas para a reflexão mais ampla sobre as práticas de 

lembrar em tempos de mobilidade global, crise humanitária e disputas narrativas. Em 

um mundo marcado por fronteiras rígidas e deslocamentos cada vez mais intensos, 

compreender a memória que se move — e que resiste — é compreender também 

novas formas de existência, pertença e criação. 

 
REFERÊNCIAS 
BOSI, Eclea. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 14. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2007. 
CANDAU, Joel. Memória e identidade. São Paulo: Editora Contexto, 2011. 
GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. Rio de Janeiro: 
Editora 34, 2001. 
GLISSANT, Édouard. Poética da relação. Rio de Janeiro: Eduerj, 2005. 
HALBWACHS, Maurice. Les cadres sociaux de la mémoire. Paris: Librairie Félix 
Alcan,1925. 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A 
Editora, 1992. 



	
Revista	Morpheus:	Estudos	Interdisciplinares	em	Memória	Social	

  
 29 

	
	

Revista Morpheus: estudos interdisciplinares em Memória Social, Rio de Janeiro, v. 12, n.2, 2025	

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 
Editora UFMG; Brasília, DF: Representação da UNESCO no Brasil, 2003. 
HOOKS, Bell. Pertencimento: uma cultura do lugar. São Paulo: Elefante, 2022. 
NORA, Pierre. Les lieux de mémoire. Paris: Gallimard,1986. 
POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos. Rio de 
Janeiro: Revista Estudos Historicos. v. 2, nº 3, 1989. 
PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e transculturação. 
Bauru, SP: EDUSC. 1999. 
RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas, SP: Editora 
da UNICAMP, 2007. 
SAYAD, Abdelmalek. Imigração ou os paradoxos da alteridade. São Paulo: Edusp, 
1998. 
SILVEIRA, Fabrício José Nascimento da. Biblioteca pública e identidade: percepções 
intersubjetivas enraizadas em torno da Luiz de Bessaa. Perspectivas em Ciência da 
Informação, v.19, número especial, p.128-150, out./dez. 2014. 
WEIL, Simone. A condição operária e outros estudos sobre a opressão. Seleção 
e apresentação de Ecléa Bosi. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 
 
SOBRE OS AUTORES  
Uiara Lopes Miranda 
 
Doutoranda em Ciência da Informação pelo Programa de Pós-Graduação em Ciência da Informação 
da Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG, Belo Horizonte, MG, Brasil. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5859-1964 
E-mail: lopes.uiara@gmail.com 
 
 
Fabrício José Nascimento da Silveira 
 
Doutor em Ciência da Informação pelo Programa de Pós-Graduação em Ciência da Informação da 
Universidade Federal de Minas Gerais; 
Professor do curso de graduação em Biblioteconomia e do Programa de Pós-Graduação em Ciência 
da Informação da Escola de Ciência da Informação da Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG, 
Belo Horizonte, MG, Brasil. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0446-3913 
E-mail: fabrisilveira@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0001-5859-1964
https://orcid.org/0000-0002-0446-3913

