
 
 1 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 MACETAMENTO NO BEAT PEGA HACKER: 

TECNOLOGIAS E GAMBIARRAS DO BEAT 

AFROELETRÔNICO 
 

GG Albuquerque1 

 
 

Resumo: Este artigo apresenta uma proposta teórico-conceitual para investigar metodologias 

criativas e epistemologias sonoras de culturas de música eletrônica afro-diaspóricas, como o funk 

mandelão de São Paulo, o kuduro de Angola e a batida de Lisboa. O texto destaca a dimensão 

cultural e política da tecnologia, bem como uma dimensão técnica da cultura, a partir de um 

levantamento histórico e crítico dos principais teóricos da filosofia técnica e da tecnologia. A partir 

disso, são apresentadas perspectivas teórico-epistemológicas que descortinam o mito da 

“neutralidade” tecnológica e fornecem bases para uma reflexão decolonial e antirracista sobre a 

tecnologia, que incorpora o "erro", o improviso, a gambiarra, a pirataria, o hackeamento como 

elementos constitutivos de uma abordagem criativa e racializada dos dispositivos, ressaltando a 

diversidade da agência tecnológica.  

 

Palavras-chave: Tecnologia; Produção musical; FL Studio; Filosofia da técnica; Música negra.  

 

 
 

MACETAMENTO NO BEAT PEGA HACKER: TECHNOLOGIES AND 

CREATIVE IMPROVISATIONS IN AFRO-ELECTRONIC BEATS 
 

Abstract: This article presents a theoretical-conceptual proposal to investigate creative 

methodologies and sound epistemologies of Afro-diasporic electronic music cultures, such as funk 

mandelão from São Paulo, kuduro from Angola, and batida from Lisbon. The text highlights the 

 
1GG Albuquerque é doutor em Estéticas e Culturas da Imagem e do Som pelo Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação na Universidade Federal de Pernambuco e pesquisa músicas periféricas e afrodiaspóricas. Co-diretor do 

longa Terror Mandelão (2024), documentário sobre o funk bruxaria de São Paulo. Desde 2015 escreve o site Volume 

Morto (@ovolumemorto), É co-fundador do Embrazado, portal jornalístico e podcast dedicados às culturas musicais das 

periferias brasileiras. E-mail de contato: ggalbuquerque00@gmail.com.  

mailto:ggalbuquerque00@gmail.com


 
 2 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

cultural and political dimension of technology, as well as a technical dimension of culture, based on 

a historical and critical survey of the main theorists of technical philosophy and technology. From 

this, theoretical-epistemological perspectives are presented that unveil the myth of technological 

“neutrality” and provide the basis for a decolonial and anti-racist reflection on technology, 

incorporating "error," ”"gambiarra”, creative improvisations, piracy, and hacking as constitutive 

elements of a creative and racialized approach to devices, emphasizing the diversity of technological 

agency. 

 

Keywords: Technology; Music Production; FL Studio; Philosophy of Technology; Black Music. 

 

 
 

1. Introdução 

 
No dia 15 de setembro de 2007, a música “Crank That”, do rapper norte-

americano Soulja Boy, chegou ao topo da parada Billboard Hot 100. Para além dos 

aspectos propriamente musicais, a canção chamou atenção por ter sido criada com 

um meio de produção musical digital surpreendentemente barato, na casa do 

próprio artista. “Crank That” foi feita em uma versão demo2 do Fruity Loops, um 

software de produção musical e criação de beats que poderia ser baixado 

gratuitamente em qualquer computador com acesso à internet. Em uma entrevista 

da época3, o próprio Soulja Boy destacou a facilidade de trabalhar com o software 

e revelou que a maioria de suas músicas foi feita em seu notebook com aquele 

programa, aproveitando-se da facilidade de manipulação e simplicidade dos 

recursos — fato que teria provocado a ira dos produtores musicais veteranos, que 

associavam a qualidade musical aos equipamentos caros e robustos de estúdios 

profissionais (GENIUS, 2020).  

Lançado em 1998 pela companhia belga de softwares Image-Line Studios, o 

Fruity Loops — atualmente chamado de FL Studio4 — tornou-se um dos programas 

de produção musical mais populares do mundo. Um dos pontos que o diferenciou 

dos concorrentes foi a sua acessibilidade e a simplicidade da interface gráfica, que 

atraiu muitos músicos amadores e usuários que não tinham familiaridade com 

estúdios de gravação e equipamentos profissionais de música. A versão demo 

gratuita do FL Studio, ainda que não desse acesso a todos recursos do programa, 

era repleta de possibilidades que permitiam a qualquer usuário fazer uma música 

que soasse com qualidade, como foi o caso de Soulja Boy e sua “Crank That”. A 

versão paga do programa, por sua vez, é mais barata que as de seus concorrentes. 

E, além disso, havia e ainda há muitos cracks disponíveis na internet que permitem 

piratear o programa facilmente, liberando o acesso à totalidade dos seus recursos 

 
2  Uma versão demo, também chamada de versão teste, é quando um programa oferece gratuitamente uma versão mais 

simples do produto, com recursos limitados, para que o usuário possa conhecer e experimentar o software. Para obter 

acesso a todos os recursos, o usuário precisa pagar uma assinatura ou comprar o programa. 
3  Disponível em: https://youtu.be/f1rjhVe59ek. Acesso em 26 de julho de 2023.  
4  A Image-Line foi obrigada a mudar o nome do software após um processo da marca de cereal matinal Fruity Loops. 

https://youtu.be/f1rjhVe59ek


 
 3 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

sem nenhum custo — basta seguir as instruções de tutoriais postados no YouTube 

ou listas publicadas em blogs. Essa facilidade para obter o programa fez com que 

o FL Studio se espalhasse por diversas expressões musicais afrodiaspóricas, sendo 

usado especialmente (mas não exclusivamente) por produtores musicais autodidatas 

em contextos periféricos, marcados pela desigualdade socioeconômica (SHERIDAN, 

2014). É o caso do kuduro em Angola, do singeli na Tanzânia, do funk no Brasil, 

no cruise beat na Nigéria e muitos outros. 

O FL Studio é um software do tipo Digital Audio Workstation (DAW), ou 

Estação de Trabalho de Áudio Digital, em português. Uma DAW é utilizada para 

produzir, gravar, mixar e editar áudio. O programa ainda oferece um catálogo vasto 

de instrumentos musicais virtuais sintetizados, facilitando assim o acesso a diversas 

possibilidades para criação de música a um baixo custo. Também é possível 

adicionar pacotes de samples (ou sample packs), que contém sons específicos para 

serem usados como amostra de áudio, como um determinado som de grave ou um 

som de bateria específico, por exemplo. Em síntese, uma DAW é um estúdio virtual 

que reúne todas as funções para produção de uma música: composição, execução, 

processamento e gravação.  

Além de tornar o instrumento musical tradicional (físico) dispensável, o FL 

Studio (e também outras DAWs) relativizou a importância do conhecimento musical 

teórico baseado nas tradições eurocêntricas. Isso porque o programa possui uma 

interface intuitiva, que consiste em uma sequência de controles de liga/desliga para 

cada elemento sonoro e para cada faixa de áudio, conhecida como “step sequencer” 

(SHERIDAN, 2014). A interface gráfica do software também incute uma dinâmica de 

música feita quase visualmente, a partir de uma timeline com marcas que indicam 

as divisões de tempo da música. Para criar uma música, o usuário precisa desligar 

ou ligar botões virtuais em uma linha de comandos para cada som, adicionar e 

sobrepor faixas de áudio, esticar, copiar, cortar, elementos sônicos diversos. 

Experimentando os sons em tempo real, por meio de tentativa e erro, o usuário faz 

isso até formar uma batida em loop que o agrade. Desta forma, o design do FL 

desloca a centralidade do conhecimento sobre partituras e notação musical, ao 

mesmo tempo em que abre um campo para outros tipos de habilidades e saberes 

musicais. Grosso modo, podemos dizer que o FL Studio imprime um tom mais lúdico 

e quase visual à composição musical, como uma espécie de videogame. Em um tom 

de brincadeira, o produtor musical Vhoor comparou este processo ao de “montar 

uma planilha no Excel”5.  

Esta forma de operar o software engendra assim uma outra maneira de 

experimentar e de conceber o ato de fazer música. Longe de ser um efeito incidental, 

isso foi pensado desde o início pelos desenvolvedores do FL Studio, que tinham a 

ideia de trazer uma dinâmica de jogabilidade/gamificação para o software. Didier 

 
5  Vhoor é produtor musical de Minas Gerais conhecido por ter feito beats para MCs de hip hop, como SD9 e FBC. A sua 

fala ilustra a forma de operar softwares como FL Studio, embora atualmente ele não trabalhe com outra DAW. O 

depoimento de Vhoor foi concedido em entrevista ao autor no episódio número 19 do podcast Embrazado. Disponível 

em: https://embrazado.com.br/podcast/. Acesso em 28 de março de 2021. 



 
 4 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

“Gol” Dambin, o programador que criou o FL, trabalhava anteriormente na linha de 

games pornográficos da Image-Line, e levou essa experiência para o projeto da 

DAW. Em entrevista ao portal Genius, ele afirmou que o software nunca foi pensado 

para atender a músicos profissionais, mas sim àqueles que não possuem 

conhecimento teórico-formal de tradição europeia: “Eu não tenho nenhum 

background musical e acho que isso é o principal motivo pelo Fruity Loops ter 

deslanchado, porque não foi projetado para músicos” (GENIUS, 2019).  

Deste modo, o FL Studio (e as DAW, de modo geral) estimula outra forma de 

se relacionar com o som e de compor música, baseando-se menos em teorias sobre 

harmonia, melodia e ritmo, e mais na experimentação sonora prática e instantânea 

na tela do computador. Podemos visualizar essa dinâmica no relato do produtor 

musical DJ Marfox, de Lisboa e de origem são-tomeense e angolana, que utiliza o 

FL para fazer as suas músicas da batida6:  

 

Eu vou te dizer: a minha música é um loop, mas é um loop que não cansa. É a coisa 

mais difícil de fazer. Eu não componho música, não estudei. (...) E se me disserem que 

a música está neste tom, no dó, ré ou mi, eu não faço ideia. Minha música é só fazer e, 

se está dançante, está bom. (MARFOX apud ALBUQUERQUE, 2019) 

Percebemos na fala acima que, para Marfox, o trabalho de compor uma música 

não se baseia em conceitos da teoria musical, mas sim em novos parâmetros 

condicionados — mas não determinados — pela prática de criação sonora com o 

FL Studio. Para ele, a música é um “fazer”, ou, poderíamos dizer, um pensar-fazendo: 

um exercício criativo que se dá enquanto experimentação imediata em frente à 

interface no computador, montando um beat, testando as múltiplas possibilidades 

de combinações dos elementos sonoros, adicionando e retirando novas camadas, 

depurando o som e, por fim, criando loops de tais batidas. 

No processo criativo do DJ, a música deixaria de ser propriamente “composta” 

ou “escrita” e passaria a ser um trabalho de montagem de sons para formação de 

um beat em loop, construído por meio de um pensamento através do som que 

articula elementos tecnológicos (o software, o hardware, as caixas de som), o corpo 

e o movimento (os passinhos do dançarino) e o som em si (o impacto que 

determinada faixa de BPM e certas frequências possuem nos dançarinos). Assim, 

penso que a emergência e a popularização de DAWs como o FL Studio propiciaram 

uma reconfiguração no próprio sentido do fazer musical, que é perceptível 

sobretudo em cenas de música eletrônica afrodiaspóricas, como a batida dos guetos 

de Lisboa, no caso de Marfox. A pergunta então é: como podemos pensar estes 

dispositivos técnicos no campo da comunicação? Objetos tão específicos como o 

FL Studio não seriam tratados mais adequadamente em suas áreas “de origem”, 

como a musicologia, a computação musical ou o design? E ainda: como podemos 

desenvolver perspectivas teórico-epistemológicas que descortinam o mito da 

 
6  Movimento musical que surgiu nas periferias de imigrantes africanos em Lisboa e ganhou visibilidade na imprensa 

internacional por volta de 2013, combinando sonoridades afro como o kuduro e a tarraxinha com a música eletrônica de 

pista. 



 
 5 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

neutralidade tecnológica, encaminhando uma discussão que perpassa a tecnologia 

e a racionalidade a partir da criatividade, imaginação e produção artística? De que 

forma esses modos de fazer, esse conhecimento técnico, conecta-se às pretitudes 

sônicas, isto é, a perspectivas enegrecidas das epistemologias sônicas? 

Uma parte importante das pesquisas sobre tecnologias de produção musical 

vem sendo desenvolvida em um campo híbrido entre musicologia, engenharia, 

design e computação — vide o congresso internacional New Interfaces for Musical 

Expression (NIME), que desde 2011 reúne artistas e pesquisadores. No campo da 

comunicação, o trabalho de Simon Frith (1996) examinou as ambiências vocais 

possibilitadas pelo microfone, e como as tecnologias de gravação mobilizaram 

também discursos de autoridade e poder nas disputas sociopolíticas em torno do 

gosto e do valor. Marcelo Bergamin Conter mapeou o uso das sonoridades em lo-

fi ao longo da história na música pop, observando como estes recursos estéticos 

promovem uma desterritorialização do regime de signos institucionalizado pelo 

mainstream, conceituando assim o lo-fi como "uma virtualidade que age na 

comunicação fonográfica, isto é, como uma máquina abstrata que não só se 

diferencia de si própria, mas também produz diferença na música pop" (2016, p.9). 

Por sua vez, Cássio de Borba Lucas (2017) analisa as diferentes camadas 

intertextuais de músicas construídas a partir de samples. Já Thiago Soares (2014), 

diante dos processos de digitalização da voz (em especial, da popularização do 

Autotune), propõe um debate em torno do "pixel da voz", quando as práticas de 

produção de canções operam um sistema de produção de sentido não só da 

performance vocal, mas também da figura do produtor musical.  

Seguindo esta trilha, este trabalho dá continuidade ao debate sobre as 

tecnologias de produção musical a partir do estudo de reconfigurações de softwares 

como o FL Studio em práticas musicais afrodiaspóricas e periferizadas7. Por isso, os 

primeiros passos deste artigo buscam situar o debate sobre tecnologias de 

produção musical e seus usos nas pesquisas de comunicação voltadas ao som e à 

música, apresentando percepções teóricas e epistemológicas que pavimentam um 

entendimento sobre a dimensão cultural destes dispositivos e, adiante, 

proporcionam uma base decolonial para a reflexão crítica sobre a tecnologia em 

contextos de desigualdade. Para tanto, acionaremos com dois conceitos: o de 

criatividade tecnovernacular e gambiarra.  

A criatividade tecnovernacular é um chave conceitual elaborada por Nettrice 

Gaskins (2019) como um método para analisar as diferentes formas com as quais 

 
7 Utilizo o conceito de periferizado (em vez de periférico) como um modo de ressaltar a disputa de poder e o processo 

de força verticalizada que envolve a marginalização de determinados grupos sociais, tanto do ponto de vista concreto 

(empurrados para as bordas das cidades, isolados do centro urbano) como simbólico e imaterial (no caso de culturas 

expressivas que sofrem com repressão e são vistas como hierarquicamente superiores). Em movimento análogo à 

substituição do termo "escravo" para "escravizado", busco enfatizar que essas musicalidades não são em si "periféricas", 

mas sim foram empurradas a tais condições. Além disso, a ideia de periferizado extravasa os aspectos territoriais e indica 

uma produção de saberes que ocorre a partir das margens e é modulado pelas experiências de violência, precariedade e 

pobreza, mas não é definido ou limitado por tais marcadores. Ver: ALBUQUERQUE, GG. "Por que a música da favela é 

chamada de periférica?". Disponível em: https://embrazado.com.br/2021/04/07/por-que-a-musica-da-favela-e-chamada-

de-periferica/. Acesso em 17 de setembro de 2024.  

https://embrazado.com.br/2021/04/07/por-que-a-musica-da-favela-e-chamada-de-periferica/
https://embrazado.com.br/2021/04/07/por-que-a-musica-da-favela-e-chamada-de-periferica/


 
 6 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

grupos sociais periferizados desenvolvem seus próprios métodos de 

experimentação com/a partir das tecnologias em respostas às forças de opressão. 

A ideia de gambiarra, por sua vez, será abordada aqui como um conjunto de práticas 

coletivas inventivas que recombinam, adaptam ou estendem as possibilidades de 

objetos técnicos cruzarem as fronteiras entre propriedade e apropriação. Dito de 

outra forma, implicam "um modo de se relacionar com o mundo por meio dos entes 

técnicos que portam potencialidades cognitivas e políticas próprias" (BRUNO, 2013) 

e, assim, engendram um encontro entre técnica e subjetividade que pode ser 

chamado de “epistemologia da gambiarra” (MESSIAS; MUSSA, 2020). 

 

2. Tecnicidade e comunicação: as dimensões culturais e 

cognitivas da tecnologia em perspectiva histórica 

Antes de avançar, é importante ressaltar que tecnologias não são mera 

ferramentas ou utensílios, mas sim forças ativas na formação da cultura e, portanto, 

pertencentes aos estudos de comunicação. Nos anos 1950, Gilbert Simondon 

criticava a forma como “a cultura constituiu-se como um sistema de defesa contra 

as técnicas. Apresenta-se como uma defesa do ser humano, na suposição de que 

os objetos técnicos não contenham realidade humana” (SIMONDON, 2020, p. 43). 

Opondo-se à “falsa e infundada” oposição entre homem e máquina, o filósofo 

francês empreendeu uma reforma do ideal de cultura — orientada pela ampliação, 

não pela destruição — que tinha como objetivo “suscitar uma conscientização do 

sentido dos objetos técnicos” (idem). Por outro lado, o autor também criticava a 

visão tecnicista e a idolatria da tecnologia: 

 

A cultura é desequilibrada, pois reconhece certos objetos, como o objeto estético, e 

lhes confere o direito de cidadania no mundo das significações, mas remete outros 

objetos, em particular os objetos técnicos, para o mundo sem estrutura daquilo que 

não possui significação, mas apenas uso, função útil. Diante dessa recusa, proferida por 

uma cultura parcial, os homens que conhecem os objetos técnicos e percebem sua 

significação procuram justificar seu julgamento, dando ao objeto técnico o único 

estatuto que hoje — afora o estatuto do objeto estético — é valorizado: o do objeto 

sagrado. Nasce então um tecnicismo descomedido, que não passa de uma idolatria da 

máquina. Por meio dessa idolatria, dessa identificação, nasce uma aspiração 

tecnocrática ao poder incondicional. O desejo de poder consagra a máquina como meio 

de supremacia e faz dela o feitiço moderno. (SIMONDON, 2020, p. 44) 

Recusando o utilitarismo de um lado e o tecnicismo de outro, Simondon 

argumenta que máquinas e humanos formam um conjunto. Segundo o autor, existe 

completa e contínua comunicação entre esses seres — e é essa rede de 

comunicação que altera o modo de ser de homens e máquinas, antes vistos como 

seres separados. Nessa rede de comunicação e hibridismos, deveríamos pensar 

agora em um outro tipo de cultura e em um outro tipo de humanidade, na qual “a 



 
 7 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

tecnicidade deve ser considerada em sua relação com outros modos de ser do 

homem no mundo” (SIMONDON, 2020, p. 152).  

No vocabulário particular de Simondon, tecnicidade é aquilo que nasce na 

margem indeterminada do objeto, a partir da invenção humana em diálogo 

constante e contínuo com a máquina. Sob essa concepção, o sentido de um objeto 

técnico não é a soma do sentido de seus componentes internos ou operacionais, 

mas, ao contrário, algo novo e inesperado que surgirá na interpretação de um 

exterior indeterminável. Assim, Simondon afirma que a técnica é um modo de ser e 

um modo de ação do homem no mundo. O autor ainda propõe uma ideia de tecno-

estética, ressaltando um "espectro contínuo que liga a estética à técnica" 

(SIMONDON, 1998, p. 257) bem como uma ideia de arte que não é apenas objeto 

de contemplação, além de uma estética que não é única nem primariamente a 

sensação do consumidor de uma obra de arte. Com a tecno-estética, Simondon 

sublinha um "prazer motor", uma "certa forma orgásmica", uma "alegria 

instrumentalizada", uma "comunicação, mediatizada pela ferramenta" que está 

contida no uso e na ação: o pintor que sente a viscosidade da tinta que ele mistura 

na paleta e estende sobre a tela; a energia cinética aplicada por um músico no 

deslocamento da surdina (o "pedal") do piano e "dos abafadores de feltro, cuja 

distância deixa vibrar as cordas e mistura os sons pela vibração livre, lentamente 

decrescente, das cordas tocadas" (SIMONDON, 1998, p. 257). No caso das 

expressões musicais afroeletrônicas como o kuduro e o funk, que serão abordadas 

aqui, poderíamos pensar no prazer físico que as frequências graves provocam ao 

serem tocadas em alto volume no paredão; na engenhosa manipulação das 

frequências durante a composição de uma música, como quem esculpe o som na 

tela do computador; ou na comunicação que transições e sobreposições entre 

músicas diferentes podem estabelecer entre o DJ e a pista de dança. 

Deste modo, temos um entendimento da dimensão cultural das tecnologias e, 

ao mesmo tempo, da dimensão técnica da cultura, na medida em que o humano 

está no centro da técnica e por ela se realiza. Conforme explica Edvaldo Souza 

Couto:  

A técnica não pode mais ser concebida apenas como o artesanal dos 

artefatos criados pelo homem com o fim de alcançar certos objetivos. A técnica é, acima 

de tudo, um conjunto de estratégias operacionais mobilizadas para realizar objetivos 

individuais e coletivos. Esse conjunto de estratégias inclui tanto o pensamento e o 

imaginário como as ações sociais voltadas para as diversas e complexas realizações 

humanas. (COUTO, 2007, p. 9; grifos meus) 

A noção de tecnicidade de Simondon, construída na relação entre o homem e 

os objetos técnicos, fornece pistas para um entendimento expandido sobre a 

diversidade epistemológica humana, iluminando formas de conhecimento que 

podem ancorar-se na materialidade dos objetos e no corpo. A partir de Simondon, 

o próprio conceito de mediação toma outro significado, pois passa a fazer parte do 

processo cognitivo de forma contínua. Contraria-se, portanto, a noção de mediação 



 
 8 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

como intermediário estanque, afirmando-a agora na condição ou configuração de 

agência, em vez de um fenômeno humano que age sobre o "objeto". A mediação é 

assim um termo válido para pensar os processos cognitivos e tecnológicos, uma vez 

que é parte integrante e efetiva destes: "Não como um substantivo que age, mas 

um verbo, uma ação que conduz outras ações, encaminhando direcionamentos, 

produzindo agenciamentos" (MESSIAS, 2020). Com esta posição, ultrapassamos a 

ideia de cultura como um produto direto do intelecto humano, em que os objetos 

técnicos são meros "instrumentos", e reacendemos a ideia de um pensamento que 

realiza-se através da ação, em oposição à imagem do estático "O Pensador" 

esculpido Rodin. 

Uma vez reconhecidas as materialidades técnicas como objeto de investigação 

nos estudos de som e música, precisamos enfrentar um ponto crucial: como discutir 

as tecnologias a partir de uma perspectiva decolonial e crítica, que leve em conta o 

caráter ordinário e cotidiano do racismo (SILVA, 2019), bem como a experiência de 

desigualdade socioeconômica nas periferias urbanas do Sul Global?  

 

3. Ultrapassando o mito da neutralidade tecnológica 

 

Em 1971, o escritor, professor, ativista pan-africanista e crítico musical afro-

americano Amiri Baraka expressou a sua visão de reformulação da ideia de 

tecnologia a partir de um ethos negro. Para Baraka, máquinas seriam extensões de 

seus inventores-criadores. Portanto, as "máquinas e toda a tecnologia do Ocidente 

são apenas isto: a tecnologia do Ocidente" (BARAKA, 2021). A hegemonia do 

homem branco ocidental e de suas tecnologias foi resultado da liberdade 

conquistada à custa dos povos do resto do mundo, dos condenados da terra, 

permitindo então à branquitude "expandir suas disposições mentais e sensibilidades 

onde quer que foram e assim moldaram o mundo e seus poderosos artefatos-

motores" (BARAKA, 2021). Nota-se que este regime, esta configuração, não estão 

encerrados a um passado colonial, mas, ao contrário, perpetuam-se naquilo que 

Aníbal Quijano descreve como colonialidade — isto é, o conjunto de lógicas e 

valores oriundos do sistema econômico-racial colonial (colonialismo), e que operam 

na construção de ideias de modernidade, que se estabelecem de fora para dentro 

e concentram, sob sua hegemonia, as formas de controle da cultura e da produção 

de conhecimento (2005). O próprio Baraka aponta essa continuidade ao ironizar 

"estes cientistas brancos com bolsas vitalícias ou pensando problemas no Instituto 

de Estudos Avançados de Princenton" e apontar como as máquinas imputam 

determinadas lógicas de uso específicas e limitantes: 



 
 9 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

Uma máquina de escrever? – porque deveria usar apenas as pontas dos dedos como 

pontos de contato de criatividade multi direcional? Se eu tivesse inventado uma 

máquina de inscrição de palavras, uma “escriba-de-expressões”, se você digamos, 

então teria feito um instrumento onde eu poderia pisar & sentar ou espalhar ou 

pendurar & usar não apenas meus dedos para fazer palavras expressarem sentimentos 

mas também cotovelos, pés, cabeça, costas e todos os sons que eu quisesse, gritos, 

toques, arranhões. Teria gravado magneticamente, ao mesmo tempo & traduzido em 

palavras – ou talvez mesmo na expressão final o pensamento/sentimento não apenas 

palavra ou folha, mas a coisa em si, a expressão, tridimensional – capaz de ser tocada, 

saboreada ou sentida ou entrada ou ouvida ou carregada como um feitiço falante 

cantante comunicando constantemente. Uma máquina de escrever é tola!. (BARAKA, 

2020) 

Como então liberar o potencial criativo e disruptivo destas tecnologias do 

Ocidente, que possuiriam em si uma lógica do homem branco? Evocando os versos 

do cantor e compositor Negro Leo, como não morrer numa máquina, mas sim resistir 

numa máquina8? Seria possível apropriar-se desses artefatos motores sob outras 

lógicas, desfazendo as disposições mentais e sensibilidades da branquitude que 

moldou o mundo? Para Baraka, o meio para impulsionar  a "Criação Preta – criação 

impulsionada pelo ethos Preto" seria a indisciplina frente a essa tecnologia. Em vez 

de "aprender tecnologias ocidentais", precisaríamos de algum modo desaprender, 

tatear outros usos, experimentar funcionalidades e encontrar novos recursos 

expressivos. Para o autor, os artistas ocupavam papel fundamental neste processo: 

Os chamados artistas percebem, aqueles que se libertaram, que nossas criações não 

precisam emular as do homem branco, mas é a hora de engenheiros, arquitetos, 

químicos, artesões eletrônicos, isto é, também [seus] filmes, rádios, sons etc 

entenderem que aprender tecnologia ocidental não deve ser o fim de nossa 

compreensão da disciplina particular com a qual nos envolvemos. A maioria da 

informação moldada pelo Ocidente é como lama e areia quando você está peneirando 

por ouro! (BARAKA, 2020) 

As críticas e apontamentos em torno de um "ethos racializado" na tecnologia 

feitos por Amiri Baraka opõem-se a uma tradição dos estudos sobre tecnologia que, 

além de revelarem-se limitadas para pensar os fenômenos das bordas do 

capitalismo no Sul Global,  invisibilizam o debate racial na esfera tecnológica. Isso 

se dá por uma naturalização do racismo, bem como por uma visão eurocêntrica da 

tecnologia que recusa a análise séria sobre hierarquias de poder no campo 

tecnopolítico. A famosa ideia da aldeia global anunciada por McLuhan — 

“eletricamente contraído, o globo já não é mais do que uma vila” (MCLUHAN, 1969, 

p. 19) — soa irreal diante da crise humanitária dos refugiados e da concentração 

de renda nos centros dos pólos tecnológicos dos Estados Unidos e da Europa 

Ociedental. Estatísticas mostram a hegemonia de quem domina os negócios da 

tecnologia: o PIB do estado da Califórnia (onde fica o Vale do Silício, área que iniciou 

e lidera as revoluções do mercado de tecnologia) atingiu a marca de 2,74 trilhões 

 
8  Faço referência a um verso da música "Action Lekking A", composta e interpretada por Negro Leo. 



 
 10 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

de dólares em 2017 — número superado apenas por quatro países: o próprio 

Estados Unidos, China, Japão e Alemanha.  

Pierre Levy, por sua vez, afirma que “o estado de humanidade global” é hoje 

vivenciado pelo homem informático-mediático”. O autor francês pondera, 

acrescentando que isto não significa “que todos os grupos sociais que vivem no 

planeta” estão incluídos nesta tal humanidade e que a cultura digital “não pode ser 

considerada como um final feliz para todos” (LEVY, 1993, p. 126) — sem dizer, no 

entanto, o que de fato significa esse “estado de humanidade global”. Apesar de 

fazer certo contraponto, a afirmação de Levy negligencia a exploração e os regimes 

de trabalho desumanos do capitalismo internacional moderno. Tal visão afasta do 

debate fenômenos como as “electronic sweatshops”, onde empresas como Apple, 

HP e Dell exigem que trabalhadores de fábricas chinesas concluam tarefas a cada 

três segundos durante um período de 12 horas, sem falar ou usar o banheiro 

(BENJAMIN, 2019, posição 657). Percebemos assim que a era digital, conforme 

postulada por Levy, na verdade só apresenta um “final feliz” para uma pequena elite 

mundial, enquanto trabalhadores pobres do Sul Global são submetidos a regimes 

de trabalho desumanos em nome da eficiência. Não obstante, Levy imputa uma certa 

neutralidade política às tecnologias, afirmando que "a técnica em geral não é nem 

boa, nem má, nem neutra, nem necessária, nem invencível" e que os horrores 

cometidos pelas armas avançadas, desastres ecológicos e destruição de meios de 

vida tradicionais são responsabilidade da "coletividade humana". 

Concepções como as de Pierre Levy, embora se anunciem como “políticas”, 

acabam servindo à manutenção do status quo por ignorar os custos sociais das 

tecnologias.  O custo social do progresso tecnológico não é dividido igualmente 

entre a “humanidade”. Enquanto os centros de poder detêm vales do silício e campi 

de software, o resto do planeta lida com “o confinado dos call-centers e as 

condições subumanas da terceirização” (BHABHA, 2012, p. 109).  A omissão de 

teóricos renomados diante de problemas raciais e de desigualdades 

socioeconômicas globais imputa um caráter “transparente” e “neutro” às 

tecnologias que apaga essas disputas de poder. Mesmo em trabalhos que propõem 

contribuir com críticas ao tecnocentrismo, muitas vezes ainda ignora-se o debate 

racial9. Pensando a partir das elaborações de Frantz Fanon, entende-se que o 

racismo não está apenas nas ofensas abertamente violentas ou estereotipadas, mas, 

sobretudo, na suposta universalização dos referenciais particulares branco-

europeus: "Uma espécie de identitarismo branco permite ao pensamento crítico se 

supor radical sem, contudo, enfrentar as dimensões raciais da exploração de classe" 

(FAUSTINO; LIPPOLD, 2023, p.173). 

Não obstante, o imaginário popular de desenvolvimento tecnológico possui 

uma conexão direta com a racialidade e a negritude, como demonstra Louis Chude-

Sokei ao explicar que discursos epistemológicos do século XIX já comparavam e 

 
9  É o caso de PEIXOTO, 2022, que propõe "uma crítica dialética" para superar o tecnocentrismo, mas passa por cima dos 

debates sobre tecnologia e violência racial. 



 
 11 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

mediam os escravizados negros com a inteligência automatizada das máquinas 

(CHUDE-SOKEI, 2016). O autor nigeriano indica que as metáforas entre robôs e 

escravos presentes em diversos autores de ficção científica não foram coincidências, 

mas sim uma ferramenta política deliberada para naturalizar tal associação, 

normatizando a segregação racial. 

  

A incrível capacidade da ficção científica de ecoar ou fazer paralelo com experiências 

raciais não é acidental, nem é uma novidade para o movimento contemporâneo ou 

tendência crítica chamada Afro-futurismo. Não é por acaso que as questões sobre se 

os escravos tinham ou não alma e podiam pensar, tinham inteligência ou eram meros 

mímicos continuam a orientar as questões sobre a forma como a tecnologia foi 

enquadrada, desde os autómatos do século XVIII até à inteligência artificial e à robótica 

fjaponesa. O fato das máquinas serem cifras ou presenças co-discursivas com 

preocupações raciais é tão verdadeiro para P. T. Barnum, que ganhou fama retratando 

uma mulher negra escrava como máquina, quanto para Karel Čapek, que se voltaria 

para a América negra para dar emoções e carga política aos seus robôs e sua revolução 

sangrenta; isto é tão verdadeiro para Samuel Butler, o primeiro a racializar 

explicitamente as máquinas, como é para Herman Melville, que depende de 

equivalências entre negros e máquinas para criticar tanto a escravatura como a 

industrialização. Isto é tão verdadeiro para Jean Toomer, modernista experimental da 

Renascença do Harlem que usa robôs na esteira de Čapek, quanto para Donna Haraway; 

e isso está na mente de Isaac Asimov, cujas canônicas Três Leis da Robótica, como 

veremos, foram em parte geradas em resposta a uma história de codificação racial na 

ficção científica. (CHUDE-SOKEI, 2016, p. 4) 

 

Diante deste panorama, Chude-Sokei afirma que "a raça foi central na forma 

como a industrialização foi concebida ou entendida durante o século XIX na 

Inglaterra e na América" (CHUDE-SOKEI, 2016, p. 2). Esta percepção desdobra-se 

na afirmação de Ruha Benjamin que vê “as formas globais de exploração racial, de 

casta, de classe, de sexo e gênero como porcas e parafusos do desenvolvimento” 

(BENJAMIN, 2019, posição 661). Neste ponto, Tarcízio Silva chama atenção para 

uma “dupla opacidade”, que ele descreve como “o modo pelo quais os discursos 

hegemônicos invisibilizam tanto os aspectos sociais da tecnologia quanto os 

debates sobre a primazia de questões raciais nas diversas esferas da sociedade – 

incluindo a tecnologia, recursivamente” (SILVA, 2019, p. 2). O autor propõe então 

a incorporação e colaboração de alguns pilares da Teoria Racial Crítica nos debates 

contemporâneos sobre a comunicação digital, em especial nos impactos de 

interfaces e algoritmos digitais em nosso mundo. Os pilares são os seguintes: a) a 

ordinariedade do racismo; b) construção social da raça; c) interseccionalidade e anti-

essencialismo; d) reconhecimento do conhecimento experiencial; e) agência no 

combate efetivo da opressão racial; f) a interdisciplinaridade. 

Dentre estes pontos elencados por Silva, destacamos a construção social da 

raça e sobretudo o reconhecimento do conhecimento experiencial como postura 

crítica às noções etnocêntricas de saber. O autor defende este ponto sustentando 

que "conceitos de sabedoria, conhecimento acadêmico e ciência estão 



 
 12 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

intrinsecamente ligados ao poder e autoridades raciais" (KILOMBA apud SILVA, 

2019, p. 9). Aníbal Quijano indica um ponto semelhante ao discutir o processo que 

ele descreve como colonialidade do saber, que o autor situa após a Europa 

Ocidental efetivar-se como centro do moderno sistema-mundo. Para este fenômeno 

se concretizar, Quijano argumenta, foi criada uma justificativa peculiar: a 

classificação racial da população do mundo depois da América. Ele detalha: 

A associação entre ambos os fenômenos, o etnocentrismo colonial e a classificação 

racial universal, ajudam a explicar por que os europeus foram levados a sentir-se não 

só superiores a todos os demais povos do mundo, mas, além disso, naturalmente 

superiores. Essa instância histórica expressou-se numa operação mental de 

fundamental importância para todo o padrão de poder mundial, sobretudo com 

respeito às relações intersubjetivas que lhe são hegemônicas e em especial de sua 

perspectiva de conhecimento: os europeus geraram uma nova perspectiva temporal da 

história e re-situaram os povos colonizados, bem como a suas respectivas histórias e 

culturas, no passado de uma trajetória histórica cuja culminação era a Europa (Mignolo, 

1995; Blaut, 1993; Lander, 1997). Porém, notavelmente, não numa mesma linha de 

continuidade com os europeus, mas em outra categoria naturalmente diferente. Os 

povos colonizados eram raças inferiores e –portanto– anteriores aos europeus. 

(QUIJANO, 2005, p. 121) 

Ainda segundo Quijano, esta perspectiva levou a concepção de que 

modernidade e racionalidade eram produtos exclusivamente europeus. Com isso, 

surge uma hierarquização das relações intersubjetivas e culturais entre a Europa 

Ocidental e o resto do mundo, sendo codificados em binarismos do tipo: 

Oriente/Ocidente, primitivo/civilizado, mágico/míticocientífico, irracional/racional, 

tradicional/moderno. Para realizar uma ruptura nesses enquadramentos (que não 

são nada mais do que uma violência epistemológica), buscamos ferramentas 

teóricas para repensar essa tecnologia em um viés crítico à racialidade. 

Neste aspecto, a pesquisa do marfinense Marcel N'dri Kouassi sobre os 

modos de transmissão do conhecimento técnico no continente africano é bastante 

reveladora. Kouassi argumenta que os povos colonizados não desenvolveram uma 

reflexão filosófica sem preconceitos ou complexos acerca do patrimônio técnico na 

África, pois foram vítimas de uma ideologia colonizadora que consistia em rotular 

as culturas africanas como rudimentares, arcaicas e antievolucionistas:  

 

As ideologias organizadoras das piores formas de imperialismo, em particular o tráfico 

de escravos e a colonização, criaram um complexo de inferioridade tão profundo entre 

nós colonizados que nos contentamos em orientar a filosofia da técnica na perspectiva 

de continuadores sistemáticos. (KOUASSI, 2008, p. 3) 

O autor demonstra que a antropologia cultural e a religião exerceram papel 

fundamental para apagar a tecnicidade nas colônias africanas. Por um lado, 

enalteciam-se os elementos da cultura do colonizador; por outro, ensinava-se aos 

colonizados a negação de suportes próprios. Enquanto "apresentavam, de forma 



 
 13 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

idílica o lixo de uma próspera indústria ocidental", incitavam os colonos a rejeitar 

desdenhosamente suas técnicas artesanais estabelecidas secularmente.  

 

As melhores jóias, esculpidas em marfim com a habilidade dos escultores tradicionais, 

são vistas com desprezo, embora os colonizadores reconheçam nelas um valor real. O 

truque era desvalorizar esses objetos tecnoculturais, digamos tecnoestéticos. Se não, 

como entender que em pleno século 21 esses mesmos objetos, outrora desprezados, 

são objeto de suculenta atração?  (KOUASSI, 2008, p. 7) 

Kouassi aponta ainda a religião — ou melhor, a catequização cristã — como 

responsável por desempenhar um papel fundamental na (auto)negação das 

estruturas técnicas africanas, ao promover "a demonização das obras de arte 

africanas [que] levou ao abandono das técnicas que as produziram". A esse quadro, 

argumenta Kouassi, somou-se uma política desigual de transferência de tecnologias 

ocidentais para os países do chamado Terceiro Mundo, que implantou a tecnologia 

ocidental como dominante: "Esse modelo de transferência de técnicas não 

contemplava um tipo específico de transferência de habilidades capaz de preparar 

a coevolução dos esquemas técnicos envolvidos" (id., ibid). Neste panorama, 

saberes como os dos ferreiros do norte da Costa do Marfim (que produzem enxadas 

essenciais para o trabalho no campo ainda hoje),  ou como os dos oleiros e tecelões 

do povos Akan, são marginalizados das reflexões sobre tecnologias, que não 

percebem como tecnicidade e sacralidade podem estar conectados nestes 

determinados contextos, onde a religião nutre um know how e vice-versa. 

Conforme indicado por Tarcízio Silva (2019), para combater a dupla 

opacidade, faz-se necessária a construção de bases teóricas e epistemológicas que 

reconheçam a persistência e a força modeladora do racismo na tecnocultura. Uma 

vez reconhecidos os apagamentos das contribuições técnicas das populações 

africanas e afrodiaspóricas, para enegrecer a reflexão sobre tecnologia, é preciso ir 

além da investigação sobre como a sociedade é impactada pelo desenvolvimento 

tecnológico e pensar também o sentido inverso: como as tecnologias (re)produzem 

estruturas políticas e hierarquias sociais. A proposta, portanto, é fortalecer “o 

entendimento de que grupos racializados não são apenas objetos de dano e 

negligência da tecnologia, mas que o significado e o poder das hierarquias raciais 

são representados por meio de processos tecnocientíficos” (BENJAMIN, 2019, p. 9). 

Neste sentido, Ruha Benjamin propõe a construção de novos imaginários 

sociotécnicos como ferramenta de resistência de grupos subjugados:  

A tarefa, então, é desafiar não apenas as formas de design discriminatório em nossas 

vidas internas e externas, mas trabalhar com outros para imaginar e criar alternativas 

para o techno quo como parte de uma luta maior para materializar as liberdades 

coletivas. (BENJAMIN, 2019, p. 12) 

A partir disso, discutiremos a seguir duas propostas teórico-epistemológicas que 

localizam o debate sobre questões raciais e desigualdade socioeconômica global 

nos estudos sobre tecnologia e cultura digital: a criatividade tecnovernacular e 



 
 14 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

acepções em torno da ideia de gambiarra. Estas chaves teóricas são apropriadas 

não apenas como uma crítica racial do status quo ou como denúncia de um 

tecnocentrismo eurocêntrico, mas sobretudo como um modo de apreender 

cosmopercepções que realçam as singularidades na agência criativa de expressões 

musicais afrodiaspóricas em contextos periferizados. Em outras palavras, são 

abordagens que despertam a sensibilidade para os modos de criação, 

experimentação e invenção surgidos na tecnicidade própria das musicalidades 

afroeletrônicas como o funk, kuduro, batida e outras mencionadas neste artigo. 

 

4. Criatividade tecnovernacular e epistemologia da 

gambiarra 

 

Criatividade tecnovernacular é um conceito cunhado por Nettrice R. Gaskins 

como um modo de contrapor as noções de que pessoas racializadas e minorias 

sociais são, sobretudo, consumidoras passivas da tecnologia industrial mainstream 

(GASKINS, 2019). A autora propõe a criatividade tecnovernacular (ou TVC, na sigla 

em inglês) como uma lente para examinar as diferentes formas com as quais as 

pessoas — especialmente de grupos sociais marginalizados e subrepresentados — 

desenvolvem seus próprios métodos de experimentação com/a partir das 

tecnologias, em respostas às forças de opressão.  

A autora define a Criatividade Tecnovernacular como taxonomia e como 

estrutura de uma “ecologia de aprendizado”, que tem por base práticas artísticas 

que combinam materiais digitais e não-digitais, de forma antagônica aos 

argumentos de pesquisadores que alegam faltar às minorias sociais a habilidade 

técnica para driblar a exclusão digital. Por definição, a palavra vernacular diz 

respeito a uma língua nativa ou a um dialeto de uma população específica em 

oposição a formas dominantes de comunicação. Gaskins, no entanto, associa esta 

ideia a um “sistema de comunicação e expressão criativa que permite a artistas e 

demais praticantes criar trabalhos usando propriedades dinâmicas de diferentes 

tecnologias” (GASKINS, 2014, p. 22).  

Ao dizer isto, a autora não busca determinar que negros e outros grupos 

minoritários possuam uma forma específica de usar a tecnologia. O objetivo de 

Gaskins é apontar como, em determinados contextos de desigualdades, podem ser 

desenvolvidos certos métodos contra-hegemônicos de transformação das 

tecnologias. Assim, a TVC constitui uma rede de “artefatos, práticas e conhecimento 

culturais que regularmente desafiam os significados construídos de ʽtecnologia 

dominante’” (GASKINS, 2019, p. 253) e, desta forma, legitimam práticas muitas 

vezes não reconhecidas como agências tecnológicas.  

Em outros termos, a Criatividade Tecnovernacular representa um vasto 

conjunto de adaptações das tecnologias industriais mainstream realizadas nas 

zonas periferizadas do planeta. Gaskins descreve três métodos de TVC:  

 



 
 15 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

• Reapropriação, ou o processo cultural pelo qual grupos étnicos sub-representados 

recuperam artefatos da cultura dominante e do meio ambiente — por exemplo, artistas 

afro-americanos e latino americanos que usam ou alteram imagens comerciais (por 

exemplo, anúncios, logotipos) em seus trabalhos. 

• Improvisação, ou o uso espontâneo e inventivo de materiais — por exemplo, pessoas 

que utilizam técnicas pontuais para unir camadas de tecidos (quilts) e criar desenhos 

gráficos, contemporâneos.  

• Remixagem conceitual, “bricolagem”, mexer ou se virar com o que quer que esteja 

disponível — por exemplo, artistas que combinam conjuntos de conhecimento, 

artefatos, identidades e práticas diferentes, muitas vezes aparentemente díspares. 

(GASKINS, 2019, p. 259, tradução nossa)  

 

Em síntese, a criatividade tecnovernacular tem um cunho propositalmente 

multicultural e pluralista que fornece bases para analisar apropriações estratégicas 

que subvertem o sentido das tecnologias simbólicas e materiais dominantes a fim 

de situá-las em determinados contextos culturais, subvertendo sistemas como uma 

forma de proliferar novos e criativos usos destes dispositivos.   

Portanto, a criatividade tecnovernacular não só afirma o potencial criativo e 

a agência tecnológica de populações marginalizadas como aponta modos para 

apreender e sistematizar seus múltiplos métodos, muitas vezes desafiando os 

limites da legalidade, e buscando legitimá-los junto às instâncias da ciência, da 

engenharia e tecnologia — que historicamente inferioriza tais saberes. “Os 

praticantes da TVC empregam o que Beth Coleman chama de funções integradas 

da tecnologia de auto-extensão para liberar as pessoas de posições de abjeção em 

direção a maiores expressões de agência” (GASKINS, 2019, p. 271).  

A estes elementos elencados por Gaskins é oportuno incluir também uma 

discussão do uso político da pirataria — especialmente no contexto dos territórios 

periferizados do Sul Global. A pirataria, assim como o endividamento, é um 

fenômeno provocado pelo desnível entre a multiplicação cotidiana dos objetos de 

desejos e o poder aquisitivo. Desfazendo a perspectiva normativa e proibitiva que 

apenas condena a pirataria como crime, podemos perceber como a pirataria surge 

como uma via para satisfazer as necessidades de acesso em um mundo dominado 

pelo monopólio das big techs, efetivando-se enquanto prática de resistência com 

uma ética de dissidência frente a um mercado exclusivista.  

Em sua pesquisa sobre as relações entre pirataria e urbanidades no contexto 

do tecnobrega paraense, Fábio Tozi vai além e indica que "a pirataria, entendida em 

seu sentido amplo, não é mera prática artesanal ou improviso, mas um conjunto 

elaborado e organizado de conhecimentos técnico-científicos informacionais que 

exigem grandes investimentos territoriais e econômicos" (TOZI, 2010, p. 18). Nas 

redes das musicalidades afroeletrônicas, esse conhecimento é partilhado em vídeos 

de YouTube e grupos de aplicativos como Telegram, onde são divulgados tutoriais 

para instalação de programas crackeados, links para downloads de kits de samples 

e acapellas de MCs (isto é, áudios dos vocais, para serem usados em instrumentais).  



 
 16 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

Além do fato da grande maioria dos produtores utilizarem softwares 

crackeados, vale notar ainda que em muitos contextos a pirataria torna-se elemento 

cotidiano da prática criativa. No funk e bregafunk, é muito comum fazer versões 

brasileiras de hits internacionais, utilizando a mesma melodia, mas sem traduzir as 

letras literalmente,  quase sempre sem pedir autorização prévia aos responsáveis 

pelos direitos autorais do fonograma. Também é muito comum DJs utilizarem 

acapellas de MCs para criação de montagens sem buscar autorização dos 

responsáveis. O MC GW, por exemplo, ganhou fama no meio funk por divulgar 

diversas gravações de sua voz na internet e fazer disso uma estratégia comercial, 

pois muitos beatmakers sampleiam sua voz e, com isso, o cantor acaba emplacando 

hits em diversas regiões do país, aumentando as possibilidades para sua agenda 

de shows. Em vez de censurar o sampleamento não-autorizado da sua voz, o MC 

GW, reconhecendo as lógicas de pirataria inscritas no modo de trabalho dos 

produtores, não censura as faixas. Em vez disso, busca fechar acordos comerciais 

de partilha de direitos autorais relativos às músicas que fazem sucesso. Nas áreas 

periferizadas da Nigéria, essa lógica de sampleamento irrestrito, por vezes 

esbarrando na pirataria, é fundamental do cruise beat, forma de música eletrônica 

acelerada caracterizada pelo sampleamento quase instantâneo de memes e vídeos 

virais, com áudios extraídos de vídeos com baixa definição (ASKIN, Christian, 2022). 

 
Figura 1 – Comentário feito no videoclipe da música "Faz Macete 3.0", dos DJs Vitinho Beat e Roca, no 

Youtube. 

Fonte: captura de tela / Youtube (2023). 

 

A pirataria, portanto, é o desvio prático das limitações das imposições das 

big techs que serve de recurso no modus operandi, na prática de trabalho e até 

mesmo nas formas estéticas de expressões afroeletrônicas dos guetos do Sul Global. 

Em alguns momentos, ouvintes observam até mesmo um vínculo direto entre 

pirataria e sonoridade. Um comentário no videoclipe da música "Faz Macete 3.0", 

dos DJs Vitinho Beat e Roca, por exemplo, diz: "Este é aquele electro industrial type 

beat que só vem numa cópia pirata física do FL Studio". No entanto, a maior parte 

dos DJs e produtores afirma que entre o som produzido em um FL Studio original 

ou pirateado não há diferença nenhuma — a única eventual diferença são os 

travamentos do programa, mas tal erro também depende da capacidade de 

processamento do hardware, isto é, do computador utilizado. Podemos afirmar, 

portanto, que uma associação entre pirataria e as texturas sonoras agressivamente 

distorcidas e saturadas de uma música como "Faz Macete 3.0", na verdade, evoca 



 
 17 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

um contexto sociotecnopolítico em que a pirataria seria um elemento distintivo 

contra uma certa padronização tecnoestética, uma "falha" produtiva que rompe o 

sistema de homogeneização — especialmente se levarmos em conta que tal 

comentário, escrito em inglês, também traz consigo um misto de fascínio e 

fetichização com a produção artística do Terceiro Mundo. 

Por tais razões, a pirataria no contexto das culturas musicais periferizadas 

do Sul Global toma forma enquanto "confrontação com a higiene e com os limites 

da lei enquanto postulado ambíguo da gestão de ilegalismos intoleráveis, que ela 

diferencia – a par dos que ela permite como privilégios da classe dominante – a fim 

de formalizá-los, proibi-los, isolá-los e torná-los objetos de domínio" (SATURNINO, 

2014, p. 16). À pirataria soma-se ainda ao uso de dispositivos quebrados ou 

ultrapassados (como computadores que "travam mais que tudo", como diria o DJ JS 

O Mão de Ouro, com teclas ou mouse sem funcionar propriamente ou telas com 

manchas) e mesmo ao uso experimental de dispositivos alheios, muitas vezes de 

forma escondida (como computadores do local de trabalho ou emprestados de 

parentes). São recursos que surgem das brechas e da resistência aos mercados de 

gadgets e softwares com preços cada vez mais restritivos. Além disso, ainda é 

curioso perceber como vocabulários como "hacker" e "apelão" são mobilizados no 

mundo funk, por exemplo. Neste contexto, o termo “hacker” significa alguém muito 

habilidoso na produção de beats ou nas técnicas de discotecagem, como se tivesse 

hackeado o programa e desbloqueado habilidades extraordinárias. Em sintonia a 

isso, há ainda o uso do termo apelão, que é oriundo dos videogames e descreve 

um oponente que joga sujo, utilizando em demasia golpes especiais secretos no 

game. Assim, expressões como "o menor tá de hack" e DJs que adotam títulos como 

"hacke das mixagens", "apelão do FL Studio" e "apelão do Acid Pro" demonstram 

como esse grupo associa a subversão das regras do jogo e o hackeamento das 

funcionalidades da tecnologia industrial a um domínio refinado da capacidade 

expressiva no/através dos dispositivos. O DJ que "está de hack" encontrou funções 

ocultas, por vezes não-autorizadas da máquina. Portanto, da mesma forma que no 

caso da pirataria, o imaginário do hacker e do apelão evocam uma relação de 

experimentação que não se constrange em desconsiderar os limites da legalidade, 

característica esta que se constitui como mais uma camada dessa criatividade 

tecnovernacular. 

Esta proposta conceitual de Gaskins, que acabamos de ampliar com a 

pirataria e o imaginário do "hacker", conecta-se com as abordagens teóricas em 

torno dos saberes da gambiarra. Conforme indica Giuliano Obici, gambiarra 

originalmente é um termo popular que descreve “um modo improvisado e informal 

de resolver um problema cotidiano quando as devidas ferramentas ou recursos não 

estão disponíveis” (OBICI, 2007, p. 87). Com o tempo, o termo adquiriu um sentido 

mais amplo, tornando-se conhecida como “uma abordagem não convencional para 

resolver problemas usando a inventividade; a inteligência criativa e habilidade de 

bolar soluções para problemas” (idem, p. 88). O autor compara a gambiarra ao 



 
 18 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

Carnaval, na medida em que ambos apresentam uma inversão temporária da 

hierarquia social:  

Como o carnaval, a gambiarra subverte as posições do sujeito e a forma função do 

design dos objetos. O usuário assume o papel temporário de inventor, imbuindo 

artefatos com outros usos e propósitos e passando de um consumidor passivo a um 

criador ativo. Se o carnaval é um termo provisório para papéis sociais, a gambiarra é 

uma solução efêmera. Gambiarra inverte a ordem dos artefatos, servindo como uma 

carnavalização da técnica, da tecnologia e do design. (OBICI, 2007, p. 88-89).  

Por outro lado, ainda que a prática da gambiarra parta de uma solução 

efêmera que vem responder a uma urgência, ela também pode ser concebida de 

uma forma mais ampla como "um modo de produzir e usar tecnologias, objetos, 

serviços que não poderiam ser adquiridos ou comprados" (BRUNO, 2017): dos 

"gatonets" que capturam de forma clandestina o sinal de internet e TV a cabo por 

assinatura de grandes operadoras, com preços inacessíveis para a grande parte da 

população, até gambiarras que acoplam ou adaptam funcionalidades ou reparam 

problemas de computadores, eletrodomésticos, aparelhos de som, automóveis e 

outros objetos dos mais variados. Fernanda Bruno (2017) chega a definir a 

gambiarra como uma "relação despudorada e inventiva com os objetos técnicos, 

implicando também um modo de se relacionar com o mundo por meio dos entes 

técnicos que porta potencialidades cognitivas e políticas próprias" (idem, p.138).  

A limitação material é outro fator importante a ser considerado e esmiuçado 

quando falamos da gambiarra enquanto perspectiva crítica sobre a técnica. Neste 

contexto, a gambiarra e o improviso são repensados e afirmados enquanto potência 

inventiva, de uma forma análoga à proposta feita por Grada Kilomba para vermos a 

margem "não apenas como um espaço de perda e privação, mas sim como um 

espaço de resistência e possibilidade (...) espaço de abertura radical e criatividade, 

onde novos discursos críticos se dão” (KILOMBA, 2019). Neste caminho, José 

Messias apresenta uma visão que alia epistemologia e crítica pós-colonial ao 

enquadrar a precariedade como uma diferença de potencial que coloca em contato 

elementos heterogêneos, dando origem também a objetos estabelecidos em nosso 

dia a dia (como o computador) e produtos intangíveis (técnicas, experimentações):  



 
 19 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

Esse movimento de desterritorialização e reterritoritorilização implica/passa por uma 

precariedade, tomada aqui como diferença/irregularidade, na qual gambiarra e rizoma 

se tornam sinônimos. Assim, uma abordagem calcada na gambiarra encara a 

precariedade como uma diferença inicial (ou informação, em Simondon), uma junção de 

restrição e condicionamento, seja ele material/físico, educacional, químico, biológico, 

mas também, obviamente, socioeconômico e político. Por isso, serviria tanto para falar 

dos “gatos” de luz elétrica, um arroubo de inventividade a partir da escassez de 

infraestrutura – falta de poder aquisitivo, de Estado, justiça social –, mas também das 

mediações técnicas presentes na invenção do telefone, do rádio, do computador. 

Produtos de uma certa incompletude ou subdesenvolvimento material/técnico, de 

recursos, intelectual, estética, entre outros que derivaram para os produtos finalizados 

que conhecemos (e que possuem uma história menos linear do que o senso comum 

supõe). (MESSIAS, 2019, p. 10) 

A gambiarra seria, portanto, um meio de analisar o processo de formação de 

técnicas e de tecnologias (os objetos e dispositivos) e, principalmente, os 

(re)arranjos sociotécnicos que surgem nas zonas de invenção da tecnicidade, bem 

como as cosmologias ligadas a elas, como indica Yuk Hui (2016; 2020) com a noção 

de cosmotécnica. Deste modo, a noção de gambiarra ilustra um amplo repertório 

de artefatos, conhecimentos culturais e práticas criativas que transformam, adaptam, 

estendem e ressignificam as tecnologias a partir da precariedade e do improviso. 

Para Fred Moten e Stefano Harney, é precisamente na improvisação que ocorre 

entre Technik e Eigentlichkeit (e não sua oposição simples ou complexa) onde a 

estética preta se movimenta. Segundo os autores, as pretitudes implicam em outra 

relação com a técnica, permeada justamente pela relação dinâmica entre abundância 

e falta: 

A estética preta ativa uma dialética de retenção luxuriante – abundância e falta 

empurram a técnica para além do limite da recusa, de modo que o problema com a 

beleza, que é a própria animação e emanação da arte, é sempre e em todo lugar 

problematizado de novo e de novo. Nova técnica, nova beleza. (HARNEY e MOTEN, 

2019, p. 114). 

Como seriam então as práticas musicais que surgem ou reconfiguram a 

precariedade e o improviso? Em alguns casos, isso significa trabalhar com 

tecnologias que foram tornadas obsoletas nos grandes centros econômicos, nas 

metrópoles globais da concentração de renda. Os DJs de funk carioca, por exemplo, 

só tiveram acesso à bateria eletrônica Roland TR-808 depois que sua fabricação foi 

encerrada nos Estados Unidos. O DJ Grandmaster Raphael, pioneiro do funk, relata: 

“A gente tocava os vinis [de rap] dos Estados Unidos e ouvia um punch, um grave 

forte, que não tinha a mínima ideia de como era feito. Quando a gente veio entender 

que era o som da TR-808, a Roland já tinha parado de fabricar” (ALBUQUERQUE, 

2019b). 

Em outros casos, trabalhar criativamente sob a perspectiva da gambiarra na 

música pode envolver utilizar materiais baratos e acessíveis para desenvolver 

instrumentos próprios. Neste caso, um exemplo proeminente é do compositor 

Alcebíades Barcelos, popularmente conhecido como Bide, que usou suas 



 
 20 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

habilidades de sapateiro para encourar um latão de 20 kg de manteiga e revesti-lo 

no topo com um saco de cimento umedecido, criando assim o surdo — um tambor 

de som grave que ocupou posição importante no samba urbano carioca a partir dos 

anos 1930 e é responsável, ainda nos dias atuais, por marcar o tempo no samba. 

Poderíamos pensar ainda na transformação da engenharia de som nos estúdios 

jamaicanos nos anos 60 e 70, quando disseminou-se uma concepção do estúdio 

como um complexo instrumento e não apenas um local de gravação. Ou mesmo no 

turntablism e técnicas de scratch e mixagem do rap, que transformam aparelhos 

reprodutores de música em instrumentos expressivos que pavimentaram a produção 

de um novo universo sônico.   

Também podemos pensar a gambiarra na música a partir de adaptações 

operadas nos dispositivos sônicos, como é o caso das radiolas de reggae do 

Maranhão, que são desenvolvidas por pessoas que, mesmo sem formação técnica 

formal, encontraram um modo de enfatizar acusticamente as qualidades do reggae, 

com uma engenharia de som experimental, passada de geração em geração. Estas 

configurações implicaram um rompimento com as convenções técnicas padrões e 

dominantes da indústria do áudio. Em 1994, a revista Backstage (publicação 

especializada em áudio e produção musical) enviou Homero Sette, especialista em 

áudio e engenharia acústica, ao Maranhão para escrever sobre o fenômeno das 

radiolas do ponto de vista técnico. Em seu texto, Sette destrincha todo o 

equipamento e revela vários procedimentos não-ortodoxos dos radioleiros. Um 

deles é a preferência por uma equalização que fortalecia as frequências agudas, 

bem como a saída de som mono, em vez de estéreo. E isso não ocorre porque os 

radioleiros não sabem montar um sistema de som corretamente. Ao contrário: eles 

adaptam as regras para que o seu equipamento de som enalteça as particularidades 

sonoras da sua música. “Há uns cinco anos, apareceu por São Luís um cara de São 

Paulo que montou uma radiola com tudo dentro dos ‘conformes’, segundo o 

esquema típico dos P.A.s. O som era muito bom, mas o público não aprovou e o 

jeito foi desarmar o ‘acampamento'” (SETTE, 1994, p. 38), contou Junior Black, DJ 

que ficou famoso à frente de radiolas como a Black Power e Tok de Amor. 

Todos estes casos pontuam um elemento constituinte da lógica da 

gambiarra: a amplificação da tecnicidade, o aflorar de modos de transformação e 

criação ou adaptação dos dispositivos técnicos para expressar novas possibilidades 

sônicas — a partir da experimentação com/no objeto técnico, tomado aqui 

enquanto mediação. É neste sentido que a gambiarra pode ser vista também como 

"a arte de montar, desmontar e remontar objetos cujas peças vêm de muitas e 

distintas partes", como afirma Fernanda Bruno (2017, p. 142). Com isso, a 

gambiarra incita processos sociotécnicos que vão na contramão do consumo global 

acelerado de tecnologias com obsolescência programada e inspiram a abertura da 

caixa preta dos objetos técnicos (LATOUR, 2016). Se os objetos técnicos (sobretudo 

os industriais) são submetidos a um encapsulamento que esconde e silencia toda a 

rede heterogênea de agências humanas e não humanas que os produzem e os 

mantêm, a gambiarra expõe suas vísceras, inscrevendo uma abertura, uma oscilação, 



 
 21 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

uma improvisação entre o artesanal e o industrial, atravessando as fronteiras entre 

individual/coletivo; fechado/aberto; parte/todo; isolado/conectado; local/global; 

privado/público. 

Nas arestas mal aparadas de suas construções, nas colagens e vestígios das múltiplas 

reapropriações de que são feitas persistem os germes de novos processos de invenção. 

Não por acaso os coletivos brasileiros investem nas potencialidades pedagógicas e 

políticas da gambiarra, pois elas conspiram contra o esquecimento do objeto encerrado 

no mero consumo. (BRUNO, 2017, p. 148) 

Ainda sobre as gambiarras, Messias e Mussa (2020) avançam no tema 

propondo um estudo da gambiarra enquanto perspectiva epistemológica, 

abordando-a a partir de uma base tripla orientada por 1) concepções cognitivas e 

pelo viés estético da gambiarra; 2) referenciais da filosofia técnica; 3) uma discussão 

das dimensões políticas da gambiarra.  

Os autores buscam enquadrar a gambiarra indo além da ideia de 

precariedade como pura e simples desigualdade socioeconômica para, então, 

repensá-la como uma forma de conhecer e de produção de saberes. Nesta 

concepção, a gambiarra expressa uma cosmologia que mobiliza vetores da 

complexidade e da alteridade em torno de uma investigação da dimensão técnica 

do conhecimento:  

Na gambiarra, vê-se o encontro potencialmente excludente entre subjetividade e 

técnica, cuja fricção não seria um empecilho, mas sim um fator vital para compreender 

o atual estado da cultura digital e dos níveis de descrição que fundamentam a interação 

humano-máquina na sociedade da informação. (MESSIAS; MUSSA, 2020, p. 178). 

Neste sentido, os autores afirmam a gambiarra como uma conexão entre 

humano e técnica que é atravessada, no nível da biologia, dos afetos e das culturas. 

Deste modo, a gambiarra deixa de ser associada apenas à carência material e ao 

efêmero para ser pensada como uma cosmotécnica que possibilita a emergência de 

outras visões de mundo — ou cosmopercepções, como mostra Oyèrónkẹ Oyěwùmí 

(2002).  

Um caso que materializa essa reformulação da ideia de precariedade é o 

surgimento da pisadinha (também conhecida como piseiro), vertente do forró 

constituída por batidas eletrônicas feitas em um teclado. Em meados dos anos 

2000, acontecia no forró o crescimento de uma nova vertente, chamada de forró 

eletrônico — que, apesar do nome, praticamente não tinha elementos eletrônicos 

em seus arranjos. Representado por bandas como Calcinha Preta, Saia Rodada, 

Garota Safada e Aviões do Forró, que faziam uma média de 20 a 30 shows por mês 

e vendiam milhões de CDs e DVDs (sem considerar os incontáveis discos piratas 

vendidos no comércio popular e que circulavam pela internet), o forró eletrônico era 

marcado por shows grandiosos, com bandas formadas por muitos integrantes 

(incluindo, pelo menos, guitarrista, baixista, sanfoneiro, baterista, tecladista e um 

naipe de três metais), um balé de pelo menos seis dançarinos, além dos cantores 



 
 22 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

da banda. Com tantas pessoas em cima do palco, os shows dessas bandas exigiam 

uma estrutura muito elaborada e uma logística robusta para serem realizados — e 

o resultado, claro, não era barato. Com o passar do tempo, os artistas deste setor  

ganharam ainda mais imponência, realizando shows até em cruzeiros, como é o 

caso do cantor Wesley Safadão e seu projeto WS on Board. 

Mas enquanto o forró eletrônico se estabelecia como música para 

espetáculos de multidões com estruturas megalomaníacas, nos interiores do 

Nordeste brasileiro surgia uma outra vertente que caminhava no sentido oposto: a 

pisadinha. Munido apenas de um teclado, o cantor e compositor Nelson Nascimento 

(apontado pelos artistas do segmento como pioneiro da vertente) experimentava 

formas de tocar forró apenas com o seu instrumento, buscando assim uma estrutura 

mais simples e mais barata que se adequasse ao contexto socioeconômico da sua 

cidade e o permitisse se deslocar pela região com mais facilidade. O músico não 

apenas fez uma síntese dos diversos instrumentos que integravam os arranjos do 

chamado forró eletrônico, como também adicionou um novo elemento: uma 

"caixinha", isto é, um som percussivo eletrônico de timbre metálico que passou a 

caracterizar a pisadinha (ALBUQUERQUE, 2019).  

Em 2004, o cantor e compositor Nelson Nascimento, de Monte Santo, na 

Bahia, lançou o álbum O Rei da Pizadinha: Volume 1, feito inteiramente no teclado 

e gravado no computador de um amigo, que tinha uma máquina copiadora de CDs, 

muito usada na pirataria. Com o apoio do amigo, Nelson fez diversas cópias do 

álbum e o distribuiu no comércio popular, entre vendedores de CDs e DVDs piratas, 

amigos, bares, etc. Com o tempo, o CD tornou-se um hit na cidade até ultrapassar 

as fronteiras do estado e até mesmo da região Nordeste. A música "Fazer Bebê", 

que abria o álbum Rei da Pizadinha, foi regravada por bandas como a cearense 

Aviões do Forró e pelo cantor sertanejo de Minas Gerais Gusttavo Lima, em um feat 

com o jogador de futebol Neymar. Anos depois, a pisadinha, que havia surgido 

como contraponto às grandes bandas de forró, passou a ser incorporada por estas 

bandas e a fazer parte do repertório dos mais populares artistas do segmento. A 

pisadinha foi o gênero musical mais ouvido no Spotify Brasil em 2020. No ano 

seguinte, ela ocupava 5 das 10 posições das músicas mais tocadas do YouTube.  

O cantor e compositor Vitor Fernandes, de Petrolina, analisa o percurso da 

pisadinha na música "Piseiro na Capital". A faixa inicia com uma batida de música 

eletrônica do tipo EDM10, que é interrompida pelas exclamações do cantor: "Pára, 

pára! Ei DJ, solta um piseiro aí, pra tu ver". A batida muda e passamos então a ouvir 

a levada rítmica característica da pisadinha, feita no teclado, que serve de base para 

o canto de Fernandes:  

 
10 EDM é a sigla para Electronic Dance Music, ou seja, música eletrônica de dança. É um gênero musical que surgiu na 

década de 1970, a partir da fusão de Disco Music e Dance Music americana com músicas eletrônicas europeias.  



 
 23 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

Meus amigos me diz 

Bora ficar bebo  

Hoje rola boate estilo Rio de Janeiro  

Bora cuidar da vida que o DJ é meu parceiro 

Empurra 100 conto nele a boate vira piseiro  

Empurra 100 conto nele a boate vira piseiro 

Toca piseiro DJ Você não está entendendo não 

Os playboy estão no passinho  

A capital virou sertão 

Solta piseiro DJ 

Tu está desatualizado 

Agora até as bandas estão imitando o teclado 

Na música de Fernandes, o som do EDM e a "boate estilo Rio de Janeiro" 

evocam um imaginário de Centro cultural hegemônico em oposição ao piseiro do 

sertão. Embora as fronteiras desse centro sejam facilmente corruptíveis (meros "100 

conto" fazem o DJ mudar a música), o que de fato transforma o panorama musical 

é a energia criativa da pisadinha. É a música que faz a capital virar sertão, faz os 

playboys caírem no passinho e inverte a hierarquia capital/interior, centro/periferia. 

O sertão deixa de ser o local da escassez e se torna um polo de inovações artísticas 

— e o DJ que não o seguir, estará desatualizado. Afinal, "agora até as bandas tão 

imitando o teclado". Transformando as limitações materiais e escassez em uma 

abertura para novas possibilidades sônicas, a pisadinha nos convoca a repensar a 

ideia de precariedade e de agência tecnológica que desafia os padrões hi-tech 

hegemônicos do Vale do Silício ao indicar a gambiarra como método criativo. Com 

isso, aponta a demanda por um conjunto teórico-metodológico comprometido com 

o enegrecimento das concepções acerca da tecnologia, sob o qual poderemos 

debater com mais propriedade as tecnologias sônicas afrodiaspóricas.  

Um outro caso que ilustra essa dinâmica é o estilo vocal da segunda geração 

do kuduro de Angola, que emerge no início dos anos 2000. Garth Sheridan (2014) 

mostra que o canto percussivo, frenético e por vezes gritado, de artistas como Kome 

Todas e grupos como Os Lambas, se deve muito às condições tecnológicas daquele 

contexto. Na época, as músicas do kuduro eram gravadas da seguinte maneira: uma 

caixa de som tocava a batida instrumental e o cantor, pela falta de equipamentos 

de monitoramento de áudio nos estúdios de Luanda, precisava cantar mais alto, de 

modo sobrepor o som que saia das caixas de som. Esse processo — que os 

kuduristas chamavam de “cantar na caluna” — não resultou em um canto 

rudimentar, mas sim em uma forma particular de canto-falado que, embora 

influenciada por elementos oriundos do rap norte-americano, espalhou-se pelo 

mundo com características singulares. Vemos nesse caso que, pela falta de 

ferramentas apropriadas e a partir da precariedade, foi desenvolvida uma forma de 

gravação que destoava das normas técnicas da indústria fonográfica e, a partir dela, 



 
 24 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

consolidou-se uma expressão vocal e um saber musical que caracterizaram uma 

nova forma de música afroeletrônica — a saber, a segunda geração do kuduro.  

Mas será possível associar a potência de invenção gambiológica à criações 

em softwares privados tão fechados, como o FL Studio? É bem conhecido que a 

própria interface do FL e outros programas inscreve e, de certa forma, impõem um 

universo sônico atravessado pelo eurocentrismo. Não à toa o músico e pesquisador 

Khyam Allami desenvolveu softwares de produção musical com escalas harmônicas 

árabes, desafiando os vieses ocidentais inscritos nos programas da indústria 

fonográfica dominante (FABER, Tom). Autores como Lori Emerson e Friederich 

Kittler expressaram preocupação com a interação supostamente mais acessível e 

democrática (user-friendly) proporcionada pelo advento da interface gráfica na 

computação (Graphic User Interface ou GUI), argumentando, questionavelmente, que 

tal sistema efetivou um desconhecimento  generalizado do funcionamento de 

computadores e seus softwares, pois ele "encarrega de manter os usuários 

constantemente ignorantes e desinformados sobre como seus computadores, suas 

interfaces de leitura/escrita" funcionam. Alexander Galloway, nesta linha, busca 

aproximar a interface gráfica de um "processo", e não de uma coisa fechada em si. 

Para o autor, a interface é mediação, que transforma cálculos e códigos binários em 

programas e interfaces gráficas (MESSIAS, 2020). 

José Messias insere os videogames neste paradigma tecnológico, uma vez 

que os consoles mais modernos (do Playstation3, Xbox 360, Wii em diante) 

previnem intervenções não sancionadas pelo fabricante, sob pena dos jogadores 

não poderem mais jogar em rede ou mesmo do aparelho parar de funcionar caso 

seja detectada alguma alteração. Apesar destas políticas de punição à modificação, 

o autor detecta uma lógica de bricoleur mesmo na mais alta e mais restritiva 

tecnologia, mencionando intervenções feitas através de softwares, e também de 

ações nos hardwares, como listas de CDs de instalação e/ou decodificação, placas 

de modificação (mod chips) e até a prática de soldar componentes no hardware na 

parte interior do console como forma de alterar suas especificações, burlar 

restrições e adicionar funcionalidades. Disso resulta um amplo espectro de 

intervenções, que vão desde a alteração de região até as características dos jogos, 

como número de vidas infinito, a habilidade de pausar games que não tinham essa 

opção e muito mais. "Ou seja, também nos EUA e outros países ditos desenvolvidos 

existe todo tipo de gambiarras feitas para 'trapacear' não só um determinado game, 

mas a indústria como um todo", conclui Messias (2020, p.19). 

Assim como nos games, no caso da produção musical existem 

particularidades que colocam a questão do controle e da interface gráfica em um 

outro contexto na discussão sobre a interação entre o beatmaker e o programa de 

produção.  De fato, os produtores musicais geralmente não conhecem os 

componentes eletrônicos de seus computadores nem os códigos de programação 

das DAWs com as quais trabalham. Mas, dadas as predefinições dos programas e 

restrição das possibilidades de agência pelas empresas desenvolvedores do 

software, os produtores retomam o caráter aberto e criativo destes artefatos através 



 
 25 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

de práticas subversivas (ou até ilegais), como o craqueamento de licenças de 

funcionamento e o compartilhamento de kits de samples em rede, bem como o 

desenvolvimento de sonoridades contra hegemônicas.  

Um exemplo do que chamamos de sonoridade contra hegemônica pode ser 

ouvido na afirmativa da faixa "Beat Pro Rick Bonadio Chorar", do paulista DJ K. No 

dia 15 de março de 2021, após a rapper norte-americana Cardi B usar um trecho 

de funk em sua performance no Grammy, o produtor musical Rick Bonadio comentou 

o acontecimento em seu perfil no Twitter dizendo que "O funk precisa evoluir. Os 

funkeiros precisam ousar evoluir musicalmente para crescer (...) Não dá pra aceitar 

que sempre a mesma batida com letras de putaria seja algo necessário ou a 'cultura 

do país'". Bonadio foi criticado por muitos usuários nos comentários do post e 

representantes do funk, incluindo a cantora Anitta. Foi nesse contexto que o DJ K 

lançou, no dia 23 de março (oito dias depois da publicação do produtor), a faixa 

"Beat Pro Rick Bonadio Chorar". Cantada pelo MC Nauan, a letra é cheia de 

palavrões sexuais e a música explora os sons e técnicas que a indústria fonográfica 

tradicional — da qual Rick Bonadio, que trabalhou com Titãs, Mamonas Assassinas, 

Rouge, Fresno, Charlie Brown Jr. e Manu Gavassi, e participou de programas 

televisivos como Caldeirão do Huck (Globo), The X Factor (Band), Ídolos (Record) e 

Fábrica de Estrelas (Multishow), é um expoente — considera como "erros": sons 

saturados e distorcidos ao limite, um ruidoso e violento som de "tuin", mixagem que 

faz o som do beat abafar o volume da voz, entre outros. Com esta faixa, DJ K parece 

afirmar: o funk poderia "evoluir", mas recusamos aquilo que você enxerga como 

revolução. O erro e a cacofonia tornam-se recursos expressivos do pensamento 

sonoro do funk para transduzir a energia dos bailes e ir na contramão das ideias 

estabelecidas, experimentando com novas sonoridades.  

O mesmo princípio pode ser ouvido em "Bum Bum Tam Tam", hit do MC Fioti 

lançado em 2017 que se tornou o 1º clipe brasileiro a alcançar 1 bilhão de views 

no YouTube. Embora tivesse à sua disposição um estúdio de ponta da produtora 

GR6 com microfones condensadores e uma tecnologia de isolamento e tratamento 

acústico para isolar ruídos externos, Fioti captou a voz com o gravador do seu 

celular, incorporando todos os ruídos e ecos como ambiência — e os vendo como 

pontos que fortaleceram a sua música: "Pior que lá em casa era uma sala, então 

tinha vários tipos de ruído que ajudou muito. Eu não tirei, deixei na música", afirmou 

o MC e produtor em entrevista ao G1. 

Observando os exemplos de DJ K e MC Fioti (e também dos radioleiros do 

Maranhão), nota-se que a experimentação nos/com os dispositivos técnicos é basilar 

na elaboração de um pensamento sonoro cujos procedimentos artísticos subvertem 

as normas pré-estabelecidas da indústria fonográfica e de tecnologia e remodela a 

ideia de precariedade. Explorando as frestas dos softwares, os produtores de funk 

articulam intervenções gambiológicas como uma mediação para potenciais 

inovações. No cerne destes modos de criação surgidos na contramão das big techs, 

estão o improviso, a adaptação, a experimentação e a subversão como vetores 

constituintes da criatividade tecnovernacular e da epistemologia da gambiarra, 



 
 26 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

entendida aqui não como um produto da agência puramente humana sobre a 

técnica, mas como o resultado dessa mediação (encontros e associações, mas 

também recusas) entre objetos técnicos/ambientes e homem/sociedade, no qual as 

tecnologias adquirem outros significados de uso. É neste sentido que nos 

aproximamos de um fazer gambiológico, isto é, guiado pela lógica da gambiarra, 

que refaz o uso normativo das tecnologias industriais ao afirmar o usuário como 

inventor ativo dos dispositivos técnicos. 

 

5. Tecnologias afrosônicas 

 

No poema "Lá Vai Verso", publicado pela primeira vez em 1859, o advogado 

e abolicionista negro Luiz Gama posiciona a marimba (instrumento musical do 

continente africano, do tipo xilofone ou idiofone, de teclas de madeira ressoadas 

por um conjunto de cabaças) como forma de alcançar a alta grandeza e, ainda, a 

coloca em um patamar de importância equivalente ao da ciência (uma ciência negra, 

vale notar): 

 

Empresta-me o cabaço d’urucungo, 

Ensina-me a brandir tua marimba, 

Inspira-me a ciência da candimba, 

As vias me conduz d’alta grandeza. 

(GAMA, Luiz in FERREIRA, Lígia Fonseca, 2011, p. 49) 

Nestes versos, Luiz Gama articula uma afronta ao sentimentalismo sublime e 

burguês de inspiração europeia vigente no período e ainda desafia os ideais de 

racionalismo pós-iluminista ao afirmar a marimba e a ciência da candimba como vias 

para a "alta grandeza" e como ferramentas tecno-científicas —uma tecnologia do 

pensamento afrosônico, tecnologia das pretitudes sônicas. 

O poema conecta-se com escritos de outros intelectuais afrodiaspóricos que 

posicionaram a música como um vigoroso modo de pensamento e como um local 

de experimentação tecnológica na cultura afrodiaspórica. “Não é nada novo declarar 

que para nós a música, o gesto e a dança são formas de comunicação com a mesma 

importância que o dom do discurso”, escreveu Edouard Glissant (apud GILROY, 

2001, p. 162). Observando que “o poder e significado da música no âmbito do 

Atlântico Negro tem crescido em proporção inversa ao limitado poder expressivo 

da língua” (id., ibid., p.170), Paul Gilroy estabelece uma conexão entre a música e a 

produção cultural da modernidade negra, conferindo ao sônico um local privilegiado 

dentro das formações afrodiaspóricas, pela sua capacidade de transmitir os horrores 

da escravidão através de seu atributo primordialmente não representativo.  

Já Louis Chude-Sokei argumenta que, do jazz ao reggae, do hip hop à 

eletrônica, a música "sempre foi o principal espaço de interação direta dos negros 

com a tecnologia e a informática. A música tem sido a principal zona onde os negros 



 
 27 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

funcionaram diretamente como inovadores no uso da tecnologia" (CHUDE-SOKEI, 

2016, p.5). O autor nigeriano detalha: 

Este espaço, no entanto, sofreu por ser amplamente descrito ou pensado como 

principalmente performativo, expressivo, rítmico, lírico ou apenas musical. Como tal, 

concentrar-nos neste espaço como um espaço de som e de produção sonora é 

reorientar a nossa escuta não apenas para os meios de produção auditiva, mas também 

para a forma como os negros se envolvem diretamente com a informação e a tecnologia 

através do som. (CHUDE-SOKEI, 2016, p. 5) 

Considerando que uma série de epistemicídios e violentos apagamentos 

históricos sobre a tecnicidade no continente africano e na afrodiáspora nos levou a 

um senso comum de que o binômio negritude/tecnologia são opostos, 

desdobrando-se em dicotomias como primitivo/civilizado, racialidade/modernidade, 

África/futuro, a música aparece como lugar estratégico de disputa epistêmica e de 

espaço para inovações tecnoestéticas, formuladas a partir das lógicas das pretitudes 

sônicas. Alexander Weheliye afirma que a música negra possui uma "tecnicidade 

constitutiva" (WEHELIYE, 2005, p. 22), mas ressalta que essas tecnologias sônicas, 

"em vez de serem exclusivamente determinadas ou determinantes, constituem um 

ponto de ligação na órbita entre os aparelhos e a infinidade de discursos culturais, 

econômicos e políticos" (idem, p. 48). Assim, ao nos dedicarmos ao pensar através 

do som e das apropriações das tecnologias de produção musical, apontamos 

também para uma miríade de tópicos com o impulso de uma reformulação 

epistemológica construída a partir da prática e do conhecimento destes produtores 

musicais das periferias negras do sul global. 

Ao observar estes fenômenos musicais das periferias do Sul Global (do surdo 

de Bide aos procedimentos de gravação do kuduro angolano, passando pelo 

teclado da pisadinha e as baterias eletrônicas do funk) através das epistemologia 

da gambiarra e da criatividade tecnovernacular, vemos um forma contra-hegemônica 

de habitar e usar as tecnologias. Com este arcabouço teórico, podemos ouvir uma 

de forma mais precisa as relações entre tecnologia, pensamento sônico e pretitudes 

sônicas. 

 

Referências 

 

ALBUQUERQUE, GG. "Como a pisadinha do Nordeste virou o novo fenômeno da música 

popular". UOL Tab, 21 de dezembro de 2019. Disponível em: 

https://tab.uol.com.br/noticias/redacao/2019/12/21/como-a-pisadinha-do-nordeste-

virou-o-novo-fenomeno-da-musica-popular.htm. Acesso em 28 de outubro de 2023.  

 

ALBUQUERQUE, GG. “Uma história das drum machines no Brasil”. Volume Morto, 2 de julho 

de 2019b. Disponível em: https://volumemorto.com.br/historia-drum-machines-brasil/. 

Acesso em 19 de janeiro de 2024.  

 

https://tab.uol.com.br/noticias/redacao/2019/12/21/como-a-pisadinha-do-nordeste-virou-o-novo-fenomeno-da-musica-popular.htm
https://tab.uol.com.br/noticias/redacao/2019/12/21/como-a-pisadinha-do-nordeste-virou-o-novo-fenomeno-da-musica-popular.htm
https://volumemorto.com.br/historia-drum-machines-brasil/


 
 28 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

ASKIN, Christian. "Crashing into Nigeria's cruise beat generation". PAM - Pan African Music, 

20 de outubro de 2022. Disponível em: https://pan-african-music.com/en/nigeria-cruise-

beats/ Acesso em: 28 de outubro de 2023. 

 

BARAKA, Amiri. “Tecnologia e ethos negro”. Tradução de Tarcízio Silva. Publicado em 16 

de janeiro de 2020. Disponível em: https://tarciziosilva.com.br/blog/tecnologia-ethos-

negro-ensaio-de-amiri-baraka/. Acesso em 26 de outubro de 2023.  

 

BENJAMIN, Ruha. Discriminatory Design, Liberating Imagination. In: BENJAMIN, Ruha (org.), 

Captivating Technology: Race, Carceral Technoscience, and Liberatory Imagination in 

Everyday Life. Durham e Londres: Duke University Press, 2019.   

 

BHABHA, Homi K. O bazar global e o clube dos cavalheiros ingleses. Rio de Janeiro: Rocco 

Digital, 2012. 

 

BRUNO, Fernanda. Objetos técnicos sem pudor: gambiarra e tecnicidade. Revista Eco Pós, 

v.20, n.1, 2017. 

 

BRUNO, Fernanda. Tecnologias cognitivas e espaços do pensamento. In: FRANÇA, Vera; 

WEBER, Maria Helena; PAIVA, Raquel; SOVIK, Liv. (Org.). Livro da XI Compós 2002: Estudos 

de Comunicação. Sulina, 2003, v. 1, p. 193-217. 

 

CHUDE-SOKEI, Louis. The sound of culture: diaspora and black technopoetics. Middletown, 

Connecticut: Wesleyan University Press, 2016. 

 

COUTO, Edvaldo Souza. Gilbert Simondon: cultura e evolução do objeto técnico. Anais do 

III Enecult - Encontro de Estudos Multidisciplinares em Cultura, 23 a 25 de maio de 2007. 

 

FABER, Tom. "Decolonizing Electronic Music Starts With Its Software". Pitchfork, 25 de 

fevereiro de 2021. Disponível em: https://pitchfork.com/thepitch/decolonizing-electronic-

music-starts-with-its-software/. Acesso em 28 de outubro de 2023. 

 

FAUSTINO, Deivison; LIPPOLD, Walter. Que humano é esse das humanidades digitais? Por 

uma crítica hacker-fanoniana ao fardo do nerd branco. Revista de Teoria da História, v. 26, 

n.1, 2023.  

 

FERREIRA, Ligia Fonseca (org). Com a palavra, Luiz Gama: poemas, artigos, cartas, máximas. 

São Paulo: Impensa Oficial do Estado de São Paulo, 2011. 

 

FRANCESCHI, Humberto M. Samba de sambar do Estácio: 1928-1931. São Paulo: IMS, 

2010. 

 

GASKINS, Nettrice. Techno-Vernacular Creativity, Innovation and Learning in Under-

represented Ethnic Communities of Practice. PhD dissertation, Georgia Institute of 

Technology, 2014.  

 

https://pan-african-music.com/en/nigeria-cruise-beats/
https://pan-african-music.com/en/nigeria-cruise-beats/
https://tarciziosilva.com.br/blog/tecnologia-ethos-negro-ensaio-de-amiri-baraka/
https://tarciziosilva.com.br/blog/tecnologia-ethos-negro-ensaio-de-amiri-baraka/
https://pitchfork.com/thepitch/decolonizing-electronic-music-starts-with-its-software/
https://pitchfork.com/thepitch/decolonizing-electronic-music-starts-with-its-software/


 
 29 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

GASKINS, Nettrice. Techno-Vernacular Creativity and Innovation across the African 

Diasporaand Global South. In: BENJAMIN, Ruha (ed.). Captivating Technology: Race, Carceral 

Technoscience, and Liberatory Imagination in Everyday Life. Durham e Londres: Duke 

University Press, 2019. 

 

GENIUS. “How Fruity Loops (FL Studio) Changed Hip-Hop | Genius News. 2019. Disponível 

em: https://youtu.be/LrjFWnUDJiI. Acesso em 8 de outubro de 2020.  

 

MARFOX, DJ. “Entrevista: Marfox, identidade da diáspora e compromissso com o gueto”. 

[jun. 2019]. Entrevistador: GG Albuquerque. Volume Morto, 2019. Disponível em: 

https://volumemorto.com.br/entrevista-dj marfox/. Acesso em 8 de outubro de 2020. 

 

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação como extensões do homem (understanding 

media). São Paulo: Editora Cultrix, 1969.  

 

MESSIAS, José; MUSSA, Ivan. Por uma epistemologia da gambiarra: invenção,complexidade 

e paradoxo nos objetos técnicos digitais. MATRIZEZ, São Paulo, V.14 - Nº 1 jan./abr. 2020. 

 

MESSIAS, José. Gambiarra como mediação: um encontro entre materialidaes da 

comunicação e filosoia da técnica a partir das mídias digitais.  E-Compós, v. 23, 2020. 

https://doi.org/10.30962/ec.1848. 

 

HARNEY, Stefano; MOTEN, Fred. Pretitude e governança. Arte & Ensaios: revista do 

PPGAV/EBA/UFRG. No. 37, março, 2019. 

 

HUI, Yuk. On the Existence of Digital Objects. Minneapolis: University of Minnesota Press, 

2016. 

 

HUI, Yuk. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Editora Cobogó, 2019. 

 

KOUASSI, N. M. Les modes de transmission du savoir technique en Afrique. Revue Ivoirienne 

de Philosophie et de Culture, LE KORE, n° 40, p. 45-60, 2008 (Tradução: Bernardo Oliveira).  

 

LEVY, Pierre. As tecnologias da inteligência: o futuro do pensamento na era da informática. 

Rio de Janeiro:  Editora 34, 1993.   

 

LUCAS, Cássio de Borba. Significâncias da Música Sampleada. Dissertação (mestrado). 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Faculdade de Biblioteconomia e Comunicação, 

Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Informação, Porto Alegre, 2017.    

 

OBICI, Giuliano. Gambioluthiery Revisiting the Musical Instrument from a Bricolage 

Perspective. Leonardo Music Journal, Volume 27, 2017. 

 

https://volumemorto.com.br/entrevista-dj
https://volumemorto.com.br/entrevista-dj
https://doi.org/10.30962/ec.1848


 
 30 

一 
 

 
 

GG Albuquerque.  Macetamento no Beat Pega Hacker: Tecnologias e Gambiarras do Beat Afroeletrônico. 
 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D4, 2025. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. Visualizing the Body: Western Theories and African Subjects. in: 

COETZEE, Peter H.; ROUX, Abraham P.J. (eds). The African Philosophy Reader. New York: 

Routledge, 2002, p. 391-415. Tradução para uso didático de Wanderson Flor do 

Nascimento. Disponível em: https://filosofia-

africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B

9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf. Acesso em 

26 de outubro de 2023.  

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgar (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 

latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.   

 

SETTE, Homero. Radiolas de Reggae, revista Backstage, n. 5, 1994. 

 

SHERIDAN, Fruity. Batidas: The Technologies and Aesthetics of Kuduro. Dancecult, v. 6, n. 

1, p. 83-96, 2014. 

 

SATURNINO, Rodrigo. Desviar da rota: repensando a pirataria como prática de resistência. 

Revista TrêsTrês, ed. 02, outubro 2014. 

 

SILVA, Tarcízio. Teoria Racial Crítica e a Comunicação Digital: conexões contra a dupla 

opacidade. Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação, 

Belém, 2019.  

 

SIMONDON, Gilbert. Sobre a tecno-estética: Carta a Jacques Derrida. In: ARAÚJO, Hermetes 

Reis de (org). Tecnociência e Cultura, ensaios sobre o tempo presente. São Paulo: Estação 

Liberdade, 1998. 

 

SIMONDON, Gilbert. Dos modos de existência do objeto técnico. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2020.  

 

SOARES, Thiago. O pixel da voz. Revista Fronteiras – estudos midiáticos,16 (1):20-27, 

janeiro/abril 2014. 

https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/oy%C3%A8r%C3%B3nk%E1%BA%B9%CC%81_oy%C4%9Bw%C3%B9m%C3%AD_-_visualizando_o_corpo.pdf

