
 
 1 

      一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A VOZ E A RABECA DE FABIÃO DAS QUEIMADAS 

NO SÉC. XIX/XX: NOTAS SOBRE OS REGIMES 

EDITORIAIS E AUDITORIAS QUE CARACTERIZARAM A 

CANTORIA DE UM AFRODESCENDENTE NO 

CONTEXTO ESCRAVOCRATA 

 
Caio Padilha1 

 

 

 
 

Resumo: Ao final da década de 1930 algumas narrativas cantadas pelo rabequeiro Fabião das 

Queimadas (1848-1928) ganham um domicílio gráfico no livro “Vaqueiros e Cantadores”, de Luís 

da Câmara Cascudo. Suas cantorias de rabeca no estado do Rio Grande do Norte passam a fazer 

parte do quadro referencial sobre poesia popular e tradicional, associada à valoração literária de 

repertórios romanceiros no Brasil. Apesar disso, a expressividade sonora, timbrada na autoria vocal 

do romance sobre o “Boi da Mão de Pau”, por exemplo, ainda não teria sido considerada no âmago 

de um projeto pessoal em que o cantador afrodescendente desejava desescravizar-se no século XIX. 

Diante da fortuna crítica de escritores folcloristas/memorialistas interessados em Fabião das 

Queimadas, consideramos criticamente neste artigo alguns elementos classificatórios que operaram 

na cantoria de rabeca e em suas políticas da escuta; tanto nos colecionamentos folclóricos quanto 

nas transcrições de elementos musicais e da chamada Literatura Oral desde então.    

 

Palavras-chave: cantoria de rabeca, políticas da escuta, voz, escrita, raça, Fabião das Queimadas, Boi 

da Mão de Pau, Câmara Cascudo, literatura oral, folclore. 

 

 

 
1 Mestre e atualmente doutorando em Antropologia Social no Programa de Pós-Graduação do Museu Nacional (UFRJ). 

Bacharel em Ciências Sociais pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (2009). Como rabequeiro atuante no 

cenário artístico, também se tornou idealizador e produtor da websérie “Memória da Rabeca Brasileira” desde 2020. 



 
 2 

      一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

 
 

THE VOICE AND FIDDLE OF FABIÃO DAS QUEIMADAS IN THE 

19TH/20TH CENTURY: NOTES ON THE EDITORIAL AND AUDITORIAL 

REGIMES THAT CHARACTERIZED THE SINGING OF AN AFRO-

DESCENDANT IN THE SLAVERY CONTEXT 
 

Abstract: At the end of the 1930s, some narratives sung by the fiddle player Fabião das Queimadas 

(1848-1928) gained a graphic home in the book “Vaqueiros e Cantadores”, by Luís da Câmara 

Cascudo. His fiddle singing in the state of Rio Grande do Norte became part of the frame of reference 

for popular and traditional poetry, associated with the literary valuation of romance repertoires in 

Brazil. Despite this, the sound expressiveness, reflected in the vocal authorship of the novel about 

the “Boi da Mão de Pau”, for example, would not have been considered at the heart of a personal 

project in which the Afro-descendant singer wanted to free himself from slavery in the 19th century. 

Given the critical fortune of folklorist/memorial writers interested in Fabião das Queimadas, in this 

article we critically consider some classificatory elements that operated in fiddle singing and its 

listening policies; both in folklore collections and in transcriptions of musical elements and so-called 

Oral Literature since then. 

 

Keywords: fiddle singing, listening policies, voice, writing, race, Fabião das Queimadas, Boi da Mão 

de Pau, Câmara Cascudo, oral literature, folklore. 

 

 
 

LA VOZ Y RABECA DE FABIÃO DAS QUEIMADAS EN LOS SIGLOS 

XIX/XX: NOTAS SOBRE LOS REGÍMENES EDITORIALES Y 

AUDITORIALES QUE CARACTERIZARON EL CANTO DE UN 

AFRODESCENDIENTE EN EL CONTEXTO DE LA ESCLAVITUD 
 

Resumen: A finales de la década de 1930, algunas narraciones cantadas por el violinista Fabião das 

Queimadas (1848-1928) obtuvieron un lugar gráfico en el libro "Vaqueiros e Cantadores", de Luís 

da Câmara Cascudo. Su canto con violín en el estado de Rio Grande do Norte pasó a formar parte 

del marco de referencia de la poesía popular y tradicional, asociada a la valoración literaria de los 

repertorios románticos en Brasil. Pese a ello, la expresividad sonora, reflejada en la autoría vocal de 

la novela sobre el "Boi da Mão de Pau", por ejemplo, no habría sido considerada en el centro de un 

proyecto personal en el que el cantante afrodescendiente quería liberarse. se liberó de la esclavitud 

en el siglo XIX. Dada la fortuna crítica de los escritores folcloristas/memoriales interesados en Fabião 

das Queimadas, en este artículo consideramos críticamente algunos elementos clasificatorios que 

operaron en el canto de violín y sus políticas de escucha; tanto en colecciones folclóricas como en 

transcripciones de elementos musicales y la llamada Literatura Oral desde entonces. 

 

Palabras clave: canto con rabeca, política de la escucha, voz, escritura, raza, Fabião das Queimadas, 

Boi da Mão de Pau, Câmara Cascudo, literatura oral, folklore.  

 

 

 

 

 

 



 
 3 

      一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

 
 

1. A produção de uma escuta folclórica para a cantoria de 

rabeca 

 
Entre a fugacidade sonora do rabequeiro Fabião das Queimadas (1848 -

1928) e a fixação gráfica de suas palavras transcritas em livros ou cordéis, 

encontram-se diversos relatos de escuta da cantoria de rabeca (PADILHA, 2023) 

que caracterizaram o tal cordofone friccionado como instrumento de mero 

acompanhamento musical do cantador, passível de fonografia e/ou notação em 

partituras. A rabeca emoldurava ali os prelúdios instrumentais de diversos romances 

rimados e entoados sobre fugas de reses no século XIX.  

Ao final da década de 1930, a cantoria de rabeca praticada pelo já referido 

cantador afrodescendente também ganhou um prestigioso domicílio gráfico no livro 

“Vaqueiros e Cantadores” (2005), de Luís da Câmara Cascudo (1898-1985). Esta 

publicação é incontornável para pensar sobre a voz de cantadores que foram 

ouvidos a partir dos mesmos regimes editoriais e auditorias que se relacionaram 

com a pessoalidade de Fabião das Queimadas na região agreste do estado do Rio 

Grande do Norte.  

A elaboração deste artigo parte de uma revisão crítica sobre algumas das 

principais ideias e classificadores do programa intelectual sobre artes verbais no 

século XIX/XX; revisitando materiais de pesquisa arquivística e bibliográfica 

levantadas desde minha dissertação de mestrado2, na qual iniciei o desafio de 

pensar sobre as ento(ações) de alguém que – com sua voz e rabeca – procurava 

desescravizar-se em uma sociedade escravista. Vejamos. 

A narrativa poética originalmente cantada sobre o “Boi da Mão de Pau” teria 

sido desde então vinculada à tradição de repertórios romanceiros do Brasil e, 

portanto, objeto de interesse no projeto de folclore nacional; especialmente a partir 

de uma interface possível entre literatura e música, bem como arte e cultura 

nacional. Nesse contexto, destaco a seguir alguns procedimentos de literatura 

comparada que foram acionados para caracterizar a cantoria de rabeca como uma 

expressão lítero-musical associada a Fabião Hermenegildo Ferreira da Rocha: o 

“poeta dos vaqueiros”.  

As 48 estrofes atribuídas ao rabequeiro – enquanto representações gráficas 

de sua cantoria sobre o “Boi da Mão de Pau” – foram enumeradas no livro 

“Vaqueiros e Cantadores” (Cascudo, 2005. p.122), como já mencionamos. Tais 

estrofes permitiram aos estudiosos do tema, por exemplo, verificarem as métricas 

poéticas, os ritmos silábicos das palavras e a intercalação das rimas cantadas. Ou 

seja, um conjunto de elementos sensíveis apontados como provas tipográficas da 

classificação literária da narrativa sobre o "Boi da Mão de Pau”” – como um tipo de 

 
2PADILHA, Caio. 2023. Cantoria de Rabeca de Fabião das Queimadas: âmbito autoral do som e a reivindicação de uma 
voz afrodescendente no folclore brasileiro. Dissertação de mestrado apresentada ao PPGAS-MN-UFRJ. 



 
 2 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

romance3: um objeto da literatura popular, de valor específico no âmbito do 

colecionismo folclórico e, ao mesmo tempo, um importante documento da produção 

de certas políticas da escuta da cantoria de rabeca no século XIX/XX. 

A chave literária de classificação do repertório romanceiro (na política de 

escuta da cantoria de Fabião das Queimadas) propiciou um quadro explicativo do 

“Boi da Mão de Pau” que era remissivo ao século XVI4 – de origem colonial ibérica. 

Assim, o interesse editorial/intelectual/folclórico pela cantoria de rabeca – um tanto 

quanto restrito às representações do regime escrito – teria colocado em segundo 

plano as ento(ações) do rabequeiro escravizado/alforriado5 em sua 

contemporaneidade, bem como seu próprio projeto pessoal de desescravizar-se 

através da cantoria de rabeca que, afinal, lhe propiciava autoria vocal das narrativas 

sobre fugas de reses. 

Finalmente, não trato aqui de apenas descrever, estruturar ou definir aquilo 

que Fabião cantava; mas sim de, preferencialmente, entender melhor “porque ele 

cantava” (Seeger, 2015) – mesmo quando as relações de poder lhe eram tão 

desfavoráveis (ou mesmo violentas) naquele contexto escravocrata em que viveu. 

 

2. Entre regimes editoriais e auditoriais 

O caso de surdez e escuta de Câmara Cascudo (Padilha, 2023) relacionado às 

entoações de Fabião nos põe diante do desafio antropológico de atualizar um 

movimento importante de reconsideração da cantoria de rabeca entre regimes 

editoriais e auditoriais. Movimento este que demanda uma análise cuidadosa sobre 

a produção dos relatos escritos sobre a escuta da cantoria de rabeca no século 

XIX/XX, bem como da produção de alteridade sonora/racial (Lemos, Aragão, 2023) 

que ia sendo caracterizada na voz do rabequeiro cantador; tanto através de textos 

etnográficos quanto jornalísticos ou testemunhais encontrados em pesquisas 

documentais.  

Havia na transcrição da cantoria de rabeca algumas codificações literárias do 

som que constituíram certa eficácia das políticas da escuta que caracterizaram a voz 

do cantador no regime escrito. Nesse sentido, convém identificar no presente artigo 

algumas das principais indexações ou decodificações sonoras que tornaram certos 

objetos de escuta inteligíveis aos escritores folcloristas/memorialistas e, 

 
3 A escolha do título iniciado pela palavra “Romance” (provavelmente feita por Cascudo ao transcrever Fabião), tornava 

conveniente a aderência direta do “Boi da Mão de Pau” aos demais “romances” de boi antes catalogados: “Os estudiosos 

estudam os ‘romances’ do Boi Espácio, da Vaca Burrel, o A.B.C do Boi Prata, o Boi Liso, o Boi Vitor, o Boi Pintadinho, o 

Boi Adão, o Boi Moleque, o Boi Misterioso, o boi Quixelô, o Boi Barroso, o A.B.C do Cavalo do Espinharas, o Boi da Mão 

de Pau, o Boi Mandingueiro, e o Cavalo Misterioso.” (Lamartine, 1965, p. 100). 
4 Nesse sentido de extemporaneidade da cantoria que estava sendo embutida na ideia de tradição e memorialismo do 

repertório romanceiro nacional, podemos destacar o único comentário editorial feito por Câmara Cascudo antes de 

estruturar (por escrito) as estrofes atribuídas à Fabião das Queimadas. O eminente professor potiguar apenas adverte em 

poucas palavras: “É de notar-se o emprego, vez ou outra, das rimas toantes, como na poética do século XVI” (Cascudo, 

2005, p. 122). 
5 “Com trinta anos [aproximadamente 1878] pagou oitocentos mil réis pela sua alforria. Mais quinhentos pela sua mãe e 

a sobrinha Joaquina com quem casou. Quinze filhos. Inúmeros netos. Morreu aos setenta e oito anos e com seis ou oito 

dos trinta e dois dentes que a natureza o brindou.” (Cascudo, 1928, p. 2). 



 
 3 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

consequentemente, aos projetos intelectuais interessados na rabeca junto ao 

repertório romanceiro de Fabião das Queimadas.  

Dentre os decodificadores da oralidade selecionados/silenciados na 

transcrição da cantoria de rabeca, foram dominantemente destacados os códigos 

linguísticos e vocabulares consagrados à palavra literária/grafada, em detrimento 

dos fluxos paralinguísticos referentes à ento(ação), à intensidade, às pausas, ao 

ritmo e à qualidade da voz, por exemplo. Na transcrição do “Romance do Boi da 

Mão de Pau”, 48 estrofes poéticas foram então alinhadas graficamente para 

representar – silenciosamente – aquela cantoria de rabeca em versos 

sequencialmente blocados; ou seja, enumerados para serem publicados (bem como 

comercializados) nas páginas de livros e/ou cordéis nas primeiras décadas do século 

XX.  

Entretanto, tal formatação editorial da cantoria – literalizada enquanto 

romance popular – não demandou dos escritores/memorialistas qualquer 

compromisso ético/ideológico com o nexo material-acústico entre o contexto 

social/racial de Fabião das Queimadas e a sua própria auto-enunciação vocal/sonora 

frente a uma condição escravizada no século XIX. Ao invés disso, os chamados 

romances cantados foram celebrados como exemplos de jogos poéticos formais ou 

formalizáveis nos colecionamentos literários do folclore nacional. Os sons da rabeca, 

descritos a partir de uma escuta folclórica, eram caracterizados como ecos 

imemoriais (moçárabes)6 que se afinavam às heranças de uma tradição romanceira, 

antes praticada no além-mar colonizador (ibérico) e que, intrigantemente, sobrevivia 

como prática exemplar da literatura oral: popularmente criativa, poética, musical, e 

um tanto rusticizada na voz de cantadores pretos como Fabião das Queimadas no 

nordeste do Brasil. 

Para relativizar este quadro explicativo sobre a tradição da literatura oral, 

seria necessária uma renovada acuidade aural sobre os relatos escritos de escuta 

da cantoria de rabeca; para que assim tentássemos, digamos, ressonificar, nos 

antigos fragmentos editoriais/etnográficos/documentais, algumas estruturas de 

sentido que operaram na transcrição de Fabião feita por Câmara Cascudo7, por 

exemplo.  

Tal inscrição auditorial – do som e da escuta – no patrimônio editorial 

literário/folclórico nacional – no caso Fabião das Queimadas – não é nada banal 

para pensar a cantoria de rabeca. Pois a escuta folclórica teria pretendido legitimar 

certos parâmetros impessoais (científicos, seletivos e silenciosos), mobilizados por 

 
6 “Para Luís Soler, que escreveu as “Origens Árabes no Folclore do Sertão Brasileiro” (1995), o ‘rebab’ poderia estar entre 

as possíveis linhas genealógicas (etimológicas, musicológicas e organológicas) da rabeca que chega ao Brasil no século 

XVI (...) Fato ocorrido após, oito séculos da chamada ocupação moura em Portugal e Espanha. Na virada do século XV 

para o XVI iniciava-se um processo de colonização das Américas ao mesmo tempo em que a Ibéria se descolonizava dos 

árabes. (...) Também é interessante notar como no contexto das oralidades medievais, coexistia o arábico puro junto com 

o latim vulgar; também chamado de ‘língua romance’ (Padilha, 2023. p. 37-38). 
7 Seria preciso admitir que a escuta então relatada por Cascudo teria feito uma promoção seletiva, criteriosa, e bastante 

expressiva de suas próprias motivações profissionais e intelectuais para publicar o “Romance do Boi da Mão de Pau”. A 

chamada escuta folclórica (Padilha, 2023) – produzida e mobilizada para transcrição daqueles versos atribuídos a Fabião 

– teria possibilitado inscrever a sonoridade da cantoria de rabeca no corpus scriptum da literatura oral no Brasil. 



 
 4 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

magistraturas disciplinares de músicos e escritores, pesquisadores e memorialistas 

interessados em editar partituras, ou mesmo decodificar semântica e sintaticamente 

as artes verbais publicadas em livros, sempre a partir de léxicos lítero-musicais. 

Nesse contexto, devemos destacar o projeto legislador das normas cultas do bem-

falar que eram praticamente impostas às chamadas culturas rústicas e 

subalternizadas8 (como parte de um projeto linguístico de unificação nacional).  

Lembremos também dos pressupostos disciplinares que elegiam parâmetros 

etnocêntricos de afinação musical ou de técnicas para um bel-canto 

europeu/metropolitano (racializado), que estariam entre os ideais musicológicos 

que se legitimavam nas elites brasileiras desde o século XIX. Naquele contexto 

forjava-se uma correspondência elitista/colonial entre a oficialidade musical 

(clássica/erudita) e a nacionalidade linguística (música e literatura) que classificava 

repertórios romanceiros na cantoria de rabeca, estabelecendo assim uma relação 

assimétrica entre a língua portuguesa (em sua condição literária/normativa) e os 

idiomas minoritários (de origem africana ou diaspórica falados/cantados no Brasil).9 

Com a montagem deste quadro analítico sobre a grade literomusical 

relacionada às políticas de escuta da cantoria de rabeca, pode-se também produzir 

elementos críticos sobre o programa intelectual oligárquico oitocentista e, quase 

sempre, racista e escravista que relegou as práticas sonoras de Fabião das 

Queimadas ao âmbito do folclorismo. Um movimento editorial e auditorial da virada 

do século XIX para o século XX que, entre diversas práticas de letramento, 

subalternizou (silenciou/selecionou) nas oralidades e nas chamadas culturas rústicas 

a voz e a raça de expressões pessoais da cantoria – afinal praticada por um 

rabequeiro preto – cuja linguagem poética seria considerada iletrada ou, 

simplesmente, sem intencionalidade escrita. 

Entretanto, em meu trabalho recente com esses temas, e diante da escassez 

documental sobre o poeta dos vaqueiros Fabião das Queimadas no século XIX, 

resolvi lidar (ética e politicamente) com os próprios bois cantados pelo rabequeiro. 

E foi a partir desta renovada condição narrativa, que os personagens de Fabião 

pareciam emergir do texto escrito como verdadeiros ativos de seu próprio 

investimento vocal, pragmático e emancipatório na cantoria de rabeca, em que 

Fabião afinal reivindicava autoria de si – no processo de refazer-se enquanto 

indivíduo alforriado numa sociedade escravista.  

Nossa hipótese, portanto, é a de que – em território lítero-sonoro-vocal-

geográfico – Fabião tenha mobilizado através de sua cantoria de rabeca, a 

“ritualização de uma zona de conflito e negociação com os poderes dominantes” 

(Iumatti, 2020, p. 27). E nesse caso, o “Romance do Boi da Mão de Pau” permitiria 

 
8 “Dessa forma, também define quais formatos são considerados padrão e de qualidade superior, estabelecendo uma linha 

evolutiva e ao mesmo tempo difusionista entre eles: se o violino Stradivarius é o padrão superior, desenvolvido no centro 

da Europa, rabecas nordestinas são variações inferiores ou mesmo predecessores primitivos, que teriam vindo de Portugal, 

país europeu periférico, e estagnado no tempo desde que chegaram no Brasil.” (Graeff, 2023. p. 23) 
9 Sobre este tema sugerimos a reflexão de Queiroz (2007) sobre “Lusofonia e Literatura” em diversos países do 

continente africano e no Brasil (p. 64). 



 
 5 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

“uma reencenação simbólica das desigualdades sociais, a qual (re)colocava em jogo, 

em termos rituais, a polaridade domínio/submissão” (Iumatti, 2020, p. 134). 

 

3. A cantoria como autoria da própria voz timbrada em uma 

zona de conflito. 

Ser preto na virada do século XIX para o século XX significava entrar em uma 

crise pessoal irremediável dentro de um regime escravista10. Tal condição imposta 

à Fabião rabequeiro, ressoava fortemente na temática de sua cantoria sobre um 

bicho (o Boi da Mão de Pau) condenado ao desassossego (e até mesmo à morte), 

simplesmente por ser um boi no seio de um regime pecuarista (cuja criação de gado 

era a principal atividade econômica). Nesse sentido, as narrativas tangidas ao som 

da rabeca e entoadas pela voz de Fabião das Queimadas podem ser consideradas 

mais do que exemplos de um repertório romanceiro no Brasil. Pois, se levarmos em 

conta o contexto de enunciação poética, podemos perceber certas alusões à zona 

de conflito social em que Fabião negociava sua própria alforria na região do 

Potengi11. 

Por essa perspectiva crítica, mais interessada na pragmática pessoal do 

cantador do que na programática intelectual de seus principais pesquisadores do 

século passado, destacamos o quanto a cantoria de rabeca teria ativado certos 

engajamentos éticos, vitais e relacionais de um sujeito que afinal pretendia 

desenvolver e mostrar sua voz como “posse pessoal” (Iumatti, p. 201). “Posse” não 

apenas no sentido de um pedaço de propriedade delimitada, mas no sentido de 

uma expressão vocal que adquiria vitalidade própria junto ao som da rabeca e os 

demais elementos possessivamente imbricados nela – tal como nos seguintes 

versos: 

 

Minha rabequinha / É meus pés e minhas mão / É meu roçado de milho / Minha 

planta de feijão / Minha criação de gado / Minha safra de algodão. (Medeiros, 2017, 

p. 40)12 

 

Diante de tal abrangência dos elementos que foram inter-relacionados com 

a “rabequinha” acima, enfatizamos que, a ideia de posse da voz, do corpo (pés e 

mãos), da própria rabeca, da roça e do gado, se mistura ao processo que produz 

uma autoria vocal, timbrada para a narrativização de si através da cantoria sobre 

bois fujões, por exemplo. Lembremos que Fabião entoava as sagas do “Boi da Mão 

de Pau” em uma complexa zona de disputas (territoriais, linguísticas, econômicas, 

sonoras etc) – entre vaqueiros, senhores, cavalos, e ainda outros agentes de uma 

 
10 “O estigma da escravidão acompanharia os alforriados mesmo depois da carta de liberdade. Não poucas vezes 

alforriados eram presos pela polícia do Império sob a suspeita de que permaneciam escravizados. O fim do cativeiro não 

significava o fim da discriminação.” (Gomes, 2022, p. 88). 
11 Região onde, aliás, encontra-se a nascente pluvial do Rio Potengi: o maior do Rio Grande do Norte.  
12 Versos atribuídos à Fabião das Queimadas e muito semelhantes aos atribuídos por Câmara Cascudo ao rabequeiro do 

Ceará (estado vizinho ao RN) Cego Sinfrônio: “Esta minha rebequinha / é meus pés e minhas mão / minha foice e meu 

machado, / é meu mio e meu feijão, / É minha planta de fumo, / Minha safra de algodão.” (Cascudo, 2005. p. 198). 



 
 6 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

sociedade escravista e pecuarista. Nesse contexto, consideramos a hipótese de que 

Fabião não estivesse tão interessado no conteúdo programático da literatura oral 

no Brasil, e sim no potencial emancipatório de possuir a própria voz como entidade 

subjetiva e intransferível de sua personalidade no contexto escravista e racista que 

teve de enfrentar (como filho de mãe preta escravizada e alforriada).  

No principal exemplo transcrito da imaginação poética de Fabião das 

Queimadas – ou seja, no “Romance do Boi da Mão de Pau” – o rabequeiro cantava 

a saga de um boi fujão: um barbatão13. Nesse sentido, tal romance nos daria 

também algumas pistas sobre as regras e disputas socioeconômicas em torno do 

poder, no jogo de domínio e submissão disputado entre senhores e escravizados; 

tudo acontecendo no mesmo território em que bois e cantadores negros eram 

aquilatados no século XIX. Vejamos as estrofes do “Romance do Boi da Mão de 

Pau” em que Fabião canta (na primeira pessoa do singular) – como se fosse o 

próprio boi perseguido, denunciando assim a dificuldade de encontrar uma maneira 

digna de viver naquela terra: 

 

Quando foi com quatro mês, 

Um droga dum caçadô 

Andando lá pelos matos, 

Lá na serra me avistou, 

Correu depressa pra casa, 

Dando parte a meu sinhô... 

 

Foi dizê a meu sinhô 

– Eu vi Mão de Pau na Serra  

Daí em vante os vaqueiro, 

Pegaro a me fazê guerra, 

Eu não sei que hei de fazê 

Pra viver nesta terra... (Cascudo, 2005, p. 124)14 

 

Ao encarnar ou incorporar a voz do “Boi da Mão de Pau” como um eu-lírico 

não-humano, ou como símbolo metafórico de si em um universo simbólico 

compartilhado, Fabião entoava uma cantoria menos marcada pela homenagem ao 

trabalho pastoril (os ciclos do gado e gestas de animais15 – tal como sugeriu 

Cascudo), e mais marcada pelo enfrentamento pessoal aos impedimentos 

escravistas ou aos insultos racistas que eram dirigidos aos cativos.  

Em outra estrofe do romance, Fabião canta feito boi sobre o desejo de não 

ser mais insultado: 

 

Cabra que vier a mim,  

Traga a vida na garupa, 

Se não eu faço com ele 

 
13 Outro termo usado para designar o boi selvagem/fujão, é o adjetivo “mocambeiro”: animal indômito e não-domesticado. 
14 Estrofes n.20 e 21 do “Romance do Boi da Mão de Pau” atribuídas a Fabião das Queimadas. 
15 O “Romance do Boi da Mão de Pau” foi classificado por Câmara Cascudo como “poesia mnemônica tradicional” sobre 

o “ciclo do gado” ou “gesta de animais” (Cascudo, 2005). 



 
 7 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

O que fiz com Chico Luca, 

Enquanto ele for vivo 

Nunca mais a boi insulta... (Cascudo, 2005, p. 126)16 

 

Para exemplificar esta possibilidade de abordagem um tanto quanto 

indômita do boi e do rabequeiro (com sua rabeca e sua cantoria), também 

reproduzimos abaixo a transcrição dos versos de Fabião em que o boi se refere ao 

próprio José Ferreira, ou melhor, ao Major José Ferreira (que era então o “dono” do 

poeta escravizado que estava cantando). Imaginemos Fabião tangendo sua rabeca 

e evocando a figura de um eu-lírico bovino que, na vaquejada do “Potengi 

Pequeno”17 cantava o seguinte: 

 

Tinha o cavalo “Veado” 

Do senhor José Ferreira 

Que nunca correu a touro 

Que não levantasse poeira 

Mas o dono esmoreceu  

Quando me viu na carreira... (Cascuda, 2005, p. 113) 

 

Neste mesmo sentido de indocilidade do boi e do rabequeiro subalternizado 

frente ao seu escravizador, destacamos ainda as seguintes entoa(ações) de Fabião 

que foram transcritas por Câmara Cascudo nas primeiras décadas do século XX: 

 

Sei que não tenho razão 

Mas sempre quero falá 

Porque além d'eu estar preso 

Querem me assassinar… 

Vossamercês não ignorem; 

A defesa é naturá... (Casacudo, 2005, p. 122)18 

 

Em uma outra ocasião, Fabião das Queimadas também teria ironizado sua 

posição subalterna em relação ao mesmo Major José Ferreira que era também 

proprietário de sua mãe e sobrinha; (das quais, aliás, o rabequeiro Fabião também 

comprou alforria depois de comprar a sua própria19). Segundo relato de dezembro 

de 192320, Fabião das Queimadas teria então rebatido uma crítica feita ao seu 

“amo” (Zé Ferreira) por não tê-lo mandado à escola para estudar enquanto ainda 

era jovem. Uma crítica na qual o poeta cantador, já alforriado naquela ocasião, teria 

comentado: “– meu senhor foi sempre homem de muito tino e ele bem sabia que 

se me tivesse mandado ler e escrever, quem o vendia era eu”. 

 
16 Estrofe n.41 do “Romance do Boi da Mão de Pau” atribuída a Fabião das Queimadas. 
17 Estrofe n.11 da “Vaquejada do Potengi Pequeno” atribuída a Fabião das Queimadas. 
18 Estrofe n.5 do “Romance do Boi da Mão de Pau” atribuído a Fabião das Queimadas. 
19 “Escravo do Major José Ferreira da Rocha, [Fabião] juntou vintém por vintém, o preço de sua alforria, 800$. Depois 

economizou 100$ e pagou a liberdade de sua mãe. Novos anos de paciência para reunir 400$ e comprou sua sobrinha, 

Joaquina Ferreira da Silva, com quem casou.” (Cascudo, 2005, p.348). 
20 Jornal A República. Natal, Rio Grande do Norte. Quinta-feira, 19 de dezembro de 1923. Coluna “Bilhetes II” assinada 

por Jacinto da Purificação, provavelmente pseudônimo de Eloy de Souza. Exemplar consultado no arquivo público do Rio 

Grande do Norte, no dia 7 de outubro de 2022 (Rego; Araújo, 2012). 



 
 8 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

Se a pessoa preta e o boi se equivaleriam ideologicamente nos valores 

escravistas e pecuaristas do século XIX, em que os “bichos” e os “escravos” faziam 

parte dos mesmos propósitos econômicos coloniais, é porque ambos – Boi da Mão 

de Pau e Fabião das Queimadas – estariam sob o controle vital dos 

vaqueiros/fazendeiros na lógica colonial. Os vaqueiros que perseguiam os bois 

eram aqueles mesmos que os “traquejavam”,  regulando-lhe água, sombra, comida 

e circulação no território. Apreciemos estes tais queixumes do Boi da Mão de Pau 

pela voz do próprio Fabião das Queimadas, quando ele canta: 

 

Me traquejavam na sombra, 

Traquejavam na comida, 

Me traquejavam nos campo 

Traquejavam nas bebida, 

Só Deus terá dó de mim, 

Triste é a minha vida... (Cascudo, 2005, p. 122)21 

 

As fugas das fazendas constituíam formas recorrentes de resistência ao 

regime econômico pecuarista e escravista que estava vigente na época de Fabião 

das Queimadas. No caso dos escravizados, tais fugas permitiam a formação de 

quilombos afastados dos centros de poder da casa-grande. E no caso dos bois, ao 

fugirem, passavam a ser considerados bichos amocambados, barbatões 

embrenhados nas caatingas e difíceis de serem recuperados pelos vaqueiros. Eis o 

principal tema entoado no “Romance do Boi da Mão de Pau”. E provavelmente, 

cantadores pretos escravizados/alforriados como Fabião, imaginavam a rês que 

fugia das fazendas de exploração pecuarista/escravista como recurso narrativo para, 

afinal, louvar direta ou indiretamente a possibilidade de autonomia pessoal nos 

mocambos, os territórios de aquilombamento de escravizados fugidos. Assim, o 

rabequeiro cantador rendeu versos poéticos a certas reses que obtinham glórias 

em suas fugas. Ao vencerem a servidão do curral imposta pelos vaqueiros que os 

perseguiam, aqueles bois cantados representavam o projeto pessoal de 

emancipação e desescravização de Fabião das Queimadas. 

 

4. Ressonificando a pessoalidade de Fabião das Queimadas. 
 

Em artigo publicado no jornal “A República” (19/12/1923, Natal, RN)22, 

Jacinto Purificação – possivelmente um pseudônimo usado por Eloy de Souza23 

(1873-1959) – especula que a obra poética autoral cantada por Fabião das 

Queimadas (desde seus 17 anos de idade), daria pra encher um livro de 300 

páginas, entre martelos, sátiras, motejos e recontos, louvações e narrativas. Não 

 
21 Estrofe n.8 do “Romance do Boi da Mão de Pau” atribuído à Fabião das Queimadas. 
22 Jornal A República. Natal, Rio Grande do Norte. Quinta-feira, 19 de dezembro de 1923. Coluna “Bilhetes II” assinada 

por Jacinto da Purificação, provavelmente pseudônimo de Eloy de Souza. Exemplar consultado no arquivo público do Rio 

Grande do Norte, no dia 7 de outubro de 2022 (Rego; Araújo, 2012). 
23 Diretor do Jornal A República entre 1914 e 1924, Eloy de Souza usava o pseudônimo de Jacinto Canela de Ferro em 

algumas colunas (Rego; Araújo, 2012). Imaginamos que Jacinto Purificação seja uma variação do nome do mesmo autor, 

usada nessa coluna específica. 



 
 9 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

obstante, as fontes literárias sobre a cantoria de rabeca de Fabião deveriam – 

preferivelmente – ser consideradas como “instâncias de inclusão/exclusão” 

(Trouillot, 2016) dos versos atribuídos ao negro cantador; já que as informações 

divulgadas pelos memorialistas só eram, digamos, grafadas, após terem passado 

com êxito por uma espécie de alfândega intelectual e folclorista: um filtro 

programático ou uma plataforma ideológica que elegia o que era pertinente 

colecionar enquanto corpus scriptum da literatura oral e da biografia do cantador 

Fabião naquele período. 

Hoje, o que podemos verificar em publicações de cantorias que foram 

transcritas (em Cascudo, 2005; Gurgel, 2012; Medeiros, 2017) – enquanto 

representações escritas do repertório poético de Fabião – mal daria para encher 30 

laudas de um livro sobre o tema. O que não significa que, no plano da especulação, 

até 90% da poesia de Fabião tenha simplesmente sido perdida. Pois mais 

apropriado seria qualificar esta “perda” usando os verbos “silenciar”, “selecionar” 

ou “apagar”. Pois diante do que nos foi possível pesquisar, poderíamos supor que 

aproximadamente 10% da obra de Fabião das Queimadas teria sido escolhida como 

um fragmento representativo de sua produção biográfica e do programa intelectual 

nacional-regionalista, enquanto conteúdo adequado para, afinal, tornar-se impresso 

no Brasil desde as primeiras décadas do século XX.  

De qualquer modo, a memória, a oralidade e a performance da cantoria de 

rabeca também colocaram em (re)elaboração morfossintática e lexical a língua do 

colonizador24 (oralidades e escrituras). O português colonizador/colonizado foi 

relacionado entre os agentes nacionalizantes, unificadores do território brasileiro a 

partir de uma língua nacional. Na cantoria de rabeca, a língua portuguesa também 

era friccionada entre as transcrições das práticas iletradas e vocalizadas por 

minorias linguísticas (indígenas ou afrodescendentes, por exemplo). De modo que, 

na tensão oral/escrita, fica praticamente impossível saber o que mais cantava Fabião 

além de romances de boi no século XIX/XX.  

A referência biográfica mais estabelecida nos dias de hoje seria a de que ele 

– Fabião Hermenegildo Ferreira da Rocha – teria nascido na Fazenda Queimadas 

em 1848, no município de Lagoa de Velhos (região agreste do estado do Rio 

Grande do Norte). Já sobre seus ancestrais africanos, não se sabe quase nada além 

dos seguintes versos atribuídos ao rabequeiro: 

 

Minha mãe se chama Tonha 

Meu avô chama-se João 

Meu pai se chama Vicente 

Eu me chamo Fabião 

Negro de folgar bonito 

Quando se mete em função. (Medeiros, 2017, p. 81) 

 

 
24 A esse respeito recomendamos a leitura da tese de Queiroz (2007), quando trata de oralidades luso-afro-brasileiras. 



 
 10 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

A partir da virada do século XIX para o século XX, iniciava-se em torno de 

Fabião o período mais intenso de uma produção editorial/memorialista que não 

estava necessariamente interessada em considerar qualquer relação significativa 

entre uma economia do discurso poético cantado e uma economia colonial 

agropecuarista e escravista25. As décadas transcorridas entre 1870 e 1920 

representam o período em que Fabião viveu sua maturidade e velhice. Também 

pode ser historicamente considerado como uma época chave “para flagrar o modo 

como as heranças do escravismo (exclusão, racismo, violência etc.) se articulam [ou 

se articulavam] aos novos tempos republicanos” que o Brasil vislumbrava (Iumatti, 

2020, p. 31).  

O programa de hierarquização intelectual e cognitiva da cantoria de rabeca 

frente às principais práticas de letramento da época, obviamente elegeu a palavra 

escrita como uma codificação privilegiada e também estabeleceu certos poderes 

classificatórios que vincularam o idioma português à cultura nacional, a música 

escrita às políticas da escuta. Nesse contexto, legitimam-se as normas instituídas 

para a chamada língua culta (naturalmente superior à pragmática da expressão 

sonora/vocal incorporada pelo rabequeiro, com suas formas consideradas rústicas).  

 
Figura 1 – Fabião das Queimadas. 

 
Fonte: Jornal do Brasil26 (1928, p. 7) 

 
25 Aqui sugerimos a abordagem de Trouillot sobre as “arenas de memória” no livro “Silenciando o Passado”(2016). O 

autor ressalta o espaço irrisório dedicado ao racismo, escravidão e colonialismo nas elaborações literárias e suas 

significações retroativas sobre a história da Revolução Haitiana; publicadas pelas elites letradas nacionais e europeias ante 

as agruras da independência pós-colonial do Haiti (Trouillot, 2016). 
26 Imagem publicada em 26 de julho de 1928 no Jornal do Brasil (p. 7), na matéria intitulada “Um Grande Poeta do 

Sertão” e creditada ao fotógrafo Osael. 



 
 11 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

 

A própria voz e a rabeca do cantador eram, muitas vezes, também escutadas 

como padrão sonoro desviante do temperamento musical mais “polido”, “educado” 

e, consequentemente, mais desejado para a música artística, escrita em partituras. 

Sobre esse aspecto contrastivo/relacional entre sonoridade e música, cantoria e 

literatura, sugerimos a importância analítica de considerar a voz de Fabião frente à 

elite letrada de sua época, a partir dos termos sugeridos por Paul Zumthor (2005): 

 

[...] a voz ultrapassa a língua; é mais ampla do que ela, mais rica. [...] em envergadura 

sonora, a voz ultrapassa em muito a gama extremamente estreita dos efeitos 

gráficos que a língua utiliza. Assim, a voz, utilizando a linguagem para dizer alguma 

coisa, se diz a si própria, se coloca como uma presença. (Zumthor, 2005, p. 63) 

Nesse sentido, seria justamente no vértice sonoro-material da prática de 

cantadores como Fabião que a própria rabeca poderia ser considerada mais que 

um instrumento dedicado à expressão de uma linguagem literomusical na cultura 

nacional. Mais aprofundadamente, ela poderia ser considerada um campo de 

potencialidades do sujeito que produzia a sua voz como índice de distinção pessoal 

e de presença no mundo.  

Elaborações como essas, nos desafiam a produzir uma memória mais biofônica 

do que biográfica para Fabião das Queimadas, pois, para nós, a autoria vocal que 

era timbrada no “Romance do Boi da Mão de Pau”, faria da cantoria de Fabião, 

menos uma matéria de texto escrito, e mais uma ressonância material/sonora das 

texturas totais praticadas por um afrodescendente escravizado/alforriado no século 

XIX. Alguém que – ao seu modo – teria resistido ao racismo, à escravidão e às 

políticas da escuta que passaram a caracterizar sua cantoria de rabeca – como 

sendo literária e musicalmente subalterna.  

Portanto, ressonificar a pessoalidade de Fabião – sua “biofonia” (Padilha, 

2023) – seria também reagir contemporaneamente ao silenciamento de sua voz; e, 

alternativamente, produzir uma escuta da cantoria de rabeca que optasse pela via 

material/orgânica/sonora das ento(ações) que ele praticava em busca de liberdade 

e autonomia27. Nesses termos, poderíamos sugerir que a cantoria de rabeca esteve 

entre as condições de possibilidade pragmática pelas quais Fabião pôde interagir 

com a própria voz e criar para si uma identidade alforriada frente a uma sociedade 

escravista.  

 

5. Considerações finais sobre auralidade e escritura. 

 Em uma verdadeira luta – com e contra a literatura – o som da rabeca 

envolveu-se nas políticas da escuta das cantorias de Fabião das Queimadas. Até 

 
27 “Autonomia” no sentido que nos declara Nelson da Rabeca (1941-2022): “Minha rabeca eu que faço, minha música 

eu que faço.” (Araújo Neto, 2017, p. 70). Ou nas palavras de Mestre Zé de Nininha: “Riqueza eu não tenho, a minha 

riqueza é as minhas mãos e minha inteligência. Eu pego um pedaço de madeira e faço uma rabeca.” (Araújo Neto, 2017, 

p. 75). 



 
 12 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

mesmo os aboios relatados por escrito – no corpus scriptum do folclore nacional – 

transformaram as palavras do cantador em partículas recuperadas28 ou 

desentranhadas da voz em cada transcrição etnográfica. Nesse caso, a própria 

transcrição da cantoria se tornava uma linguagem literária, construindo uma 

interseção entre a escrita, a fala e a escuta, ao desenvolver disposições relacionais 

entre os ritmos de fala e a sintaxe da escrita.  

Diante desse quadro, procuramos entender melhor os componentes 

sonoros/vocais indiciados/indexados/codificados no corpus gráfico da chamada 

literatura oral, especialmente os mobilizados nas políticas da escuta que foram 

implicadas no colecionamento do repertório romanceiro de Fabião das Queimadas. 

Pois mesmo sob o signo da cantoria, não se teria reservado no editorial folclórico 

da época um lugar privilegiado para a voz de um rabequeiro afrodescendente,  em 

um território que, por sua condição racial, lhe era hostil.  

Para além das transcrições de Cascudo na década de 1920, a cantoria de 

rabeca em Fabião também pôde ser entendida aqui como uma dramatização criativa 

(gestual, vocal e sonora), cuja caracterização escrita teria interagido com as 

contradições acumuladas no regime escravista, e em múltiplos níveis de uma 

sociedade racista. Tal chave de análise nos permitiu sugerir – no “Romance do Boi 

da Mão de Pau” – uma certa “teatralidade das instituições e das subjetividades que 

elas autorizam [ou autorizavam]” (Giordano, 2014, p. 22).  

A dizibilidade performática da palavra poética, entoada naquela rabequinha, 

teria constituído assim uma espécie de imaginação pragmática que, pela voz do 

cantador, não se tornava plenamente realizável no regime escrito, ou nas 

representações gráficas insensíveis aos timbres, durações, alturas ou intensidades 

de cada som. O canto (iletrado e racializado) se tornava para ele uma assinatura 

vocal timbrada com a rabeca sonoramente friccionada, ou seja, uma forma específica 

de ser dono da própria voz em uma sociedade racista e escravocrata.  

Sem o amálgama das nuances pessoais e vocais, editoriais e auditoriais, 

sonoras e territoriais do rabequeiro cantador, torna-se bastante parcial apreender 

a cantoria pela via da literatura oral. Pois as típicas transcrições folclóricas da virada 

do século XIX para o XX – seja nas partituras ou nos fragmentos literários – acusam 

apenas a parcialidade de certas políticas da escuta que fundamentaram a 

transposição das narrativas entoadas para a escrita.  

Ainda que não tenhamos relatos autobiográficos de Fabião, podemos 

imaginar que a saga dos bois que ele cantava foi capaz de comunicar – de forma 

bastante verossímil – algumas das cenas de resiliência, frente às tantas violências 

de forças do escravismo e o pecuarismo. Diante desta possível equivalência entre o 

que sofria o boi submetido ao regime pecuarista, e o que sofria uma pessoa preta 

submetida ao regime escravista, o “Mão de Pau” talvez tenha permitido a Fabião 

imaginar uma temporalidade condicional, sobre o que poderia ter sido sua vida caso 

 
28 “Habitualmente fundidas no ruído das palavras, essas partículas, recuperadas, entregues à atenção auditiva, 

restabeleciam a verdade da voz num nível mais profundo de realidade” (Zumthor, 2005, p. 161). 



 
 13 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

estivesse na mesma condição de “liberdade” de um barbatão mocambeiro – ainda 

que perseguido – pelas serras e vales da região do Potengi. 

Nesse sentido, o regime pecuarista/escravagista poderia ser aqui 

considerado enquanto estrutura de sentido operante na antropomorfização do 

boi/cantador, a partir do qual poderíamos imaginar Fabião como um rabequeiro da 

Mão de Pau (e Corda), tangido na fricção entre a economia do discurso poético e a 

economia colonial, ou entre as interpretações disponíveis sobre Fabião das 

Queimadas e as políticas da escuta produzidas para o “Romance do Boi da Mão de 

Pau”.  

 

Referências 

ARAÚJO NETO, João Nicodemos de. A Construção da Rabeca: Idiossincrasias de Mestre 

Antônio Merengue. João Pessoa: BSG, 2017. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Violão, voz da raça. In: Revista do Centro Polimático do Rio 

Grande do Norte. Natal: Ludovicus - Instituto Câmara Cascudo, 1920.  

CASCUDO, Luís da Câmara. O aboiador. In: Revista do Brasil. ano 6, v. 17, n. 67, p. 296-

298, jul. Rio de Janeiro: 1921. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Fon-Fon no Rio Grande do Norte. In: Revista FON-FON, v. 16, 

n. 20, 20 maio 1922. Rio de Janeiro: Acervo documental Ludovicus - Instituto Câmara 

Cascudo, 1922. Disponível em: 

https://www.facebook.com/instcascudo/photos/a.213234862113843/2643298129107

492/. Acesso em: 20 fev. 2025. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Fabião das Queimadas. In: Jornal A República, p. 1-2, 02 ago. 

Natal: 1928. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Flor de Romances Trágicos. Rio de Janeiro: Edição do autor, 

1966. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Pequeno manual do doente aprendiz. Natal: Imprensa 

Universitária, 1969. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. São Paulo: Editora 

Melhoramentos, 1980. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Vaqueiros e Cantadores. São Paulo: Global, 2005. 

CASTRICIANO, Henrique. O Aboio. In: Revista do Brasilano 5, v. 14, n. 54, p. 127-131, jun. 

1920. São Paulo, Disponível em: http://bibdig.biblioteca.unesp.br/handle/10/26279. 

Acesso em: 17 out. 2022. 

GIORDANO, Cristiana. Introduction. In: GIORDANO, Cristiana. Migrants in Translation: Caring 

and the Logics of Difference in Contemporary. Berkeley: University of California Press, 2014. 

pp. 1-26. 

https://www.facebook.com/instcascudo/photos/a.213234862113843/2643298129107492/
https://www.facebook.com/instcascudo/photos/a.213234862113843/2643298129107492/
http://bibdig.biblioteca.unesp.br/handle/10/26279


 
 14 

一 

 
Caio Padilha. A voz e a rabeca de Fabião das Queimadas no séc. XIX/XX.  

DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D7, 2025. 
 

GOMES, Agenor. Maria Firmina dos Reis e o cotidiano da escravidão no Brasil. São Luís: 

AML, 2022. 

GRAEFF, Nina. É um ser vivo: Substituição, adaptação e padronização de instrumentos 

musicais entre África, Europa e Brasil. Belo Horizonte: Per Musi, n. 43, pp. 1-32, 2023. 

GURGEL, Deífilo. Romanceiro Potiguar. Natal: Fundação José Augusto, 2012. 

IUMATTI, Paulo Teixeira. Cantos de Guerra: cantadores negros e as disputas em torno do 

gênero do Marco (1870-1930). São Paulo: Editora Alameda, 2020. 

LAMARTINE, Juvenal. Velhos Costumes do Meu Sertão. Natal: Fundação José Augusto, 

1965. 

LEMOS, Maya Suemi; ARAGÃO, Pedro de Moura. A cor do Som: construção de alteridade e 

racialidade na fonografia brasileira em 78 rotações, na primeira metade do século XX. In: 

Revista História, n. 182, pp.1-36. São Paulo: 2023. 

MEDEIROS, Irani. Fabião das Queimadas: de vaqueiro a cantador. Natal: CJA/Sebo 

Vermelho, 2017. 

PADILHA, Caio. Cantoria de Rabeca de Fabião das Queimadas: âmbito autoral do som e a 

reivindicação de uma voz afrodescendente no folclore brasileiro. Dissertação de mestrado 

apresentada ao PPGAS-MN Rio de Janeiro: UFRJ, 2023. 

REGO, Maria Aparecida de Almeida; ARAÚJO, Humberto Hermenegildo de. Eloy de Souza e 

Luís da Câmara Cascudo: representações em periódicos do decênio de 1930 no RN. In: 

Anais do Encontro da ABRALIC, 13, Campina Grande: UEPB; UFCG, 2012. Disponível em: 

https://abralic.org.br/anais-artigos/?id=77. Acesso em: 12 dez. 2022. 

SEEGER, Anthony. Porque cantam os Kisêdjê: uma antropologia musical de um povo 

amazônico. São Paulo: Cosac Naify, 2015. 

SOLER, Luis. Origens árabes no folclore do sertão brasileiro. Florianópolis: Editora UFSC, 

1995. 

TROUILLOT,  Michel-Rolph. Silenciando  o  Passado: Poder  e  a  Produção  da  História.  

Curitiba:  Huya, 2016. 

ZUMTHOR, Paul. Escritura e Nomadismo. Tradução de Jerusa Pires Ferreira e Sônia Queiroz. 

São Paulo: Ateliê Editorial, 2005. 

https://abralic.org.br/anais-artigos/?id=77

