
 
 1 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 PAISAGEM AFROSSONORA: UM SENTIDO 

AFRODIASPÓRICO PARA A PERCEPÇÃO 

DO ESPAÇO GEOGRÁFICO 
 

Gabriel Muniz de Souza Queiroz1 

 
 

Resumo: Este artigo apresenta uma proposição para a noção de paisagem, baseada na relação entre 
corporeidades negras e produção de espaços a partir da observação de sons em comunidades 
africanas e de sua diáspora. O conceito central é a “paisagem sonora afrodiaspórica”, ou “paisagem 
afrossonora”, que busca compreender como o elemento sonoro influencia na formação de lugares-
territórios por meio da construção de identidades e experiências de pessoas negras em interação 
com o espaço. Isso inclui a observação de sonoridades, como música, ritmos, vozes, ruídos, etc.; 
experiências de imersão, ou seja, relatos de pessoas que vivenciam esses lugares; e diálogo com 
especialistas, como geógrafos, filósofos, professores de diversas áreas. O objetivo é desenvolver 
uma abordagem afroperspectiva para entender a relação entre corpo, espaço e som, considerando 
sentidos, perspectivas e valores culturais africanos e as experiências das comunidades africanas fora 
do continente. Essa pesquisa busca contribuir para uma compreensão mais profunda da relação 
entre as pessoas negras e os espaços que habitam, destacando a importância dos elementos sonoros 
na construção da identidade e da cultura que caracterizam os lugares-territórios. 
 

Palavras-chave: Paisagens Sonoras; Paisagens Afrossonoras; Corporeidades Negras; Espaço 

Afrodiaspórico; Lugar-Território. 

 

 
 

AFROSOUNDSCAPE: AN AFRODIASPORIC SENSE FOR THE 

PERCEPTION OF GEOGRAPHIC SPACE 
 

Abstract: This article presents a proposition for the notion of landscape, based on the relationship 

between black corporeality and the production of spaces based on the observation of sounds in 

 
1 Gabriel Muniz, Doutorando em Geografia (POSGEO-UFBA), mestre em Geografia (POSGEA-UFRGS), bacharel em 

Cinema e Audiovisual (UFPE) e tecnólogo em Design Gráfico (IFPE). Desde 2003 trabalha com audiovisual e design, 

especializando-se em captação de som direto e design de som. Atua como realizador audiovisual e artista sonoro, e 

desenvolve desde 2018 o projeto OuvidoChão, onde pesquisa e experimenta sonoridades afrodiaspóricas. 



 
 2 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

African communities and their diaspora. The central concept is the “afrodiasporic soundscape”, or 

“afrosoundscape”, which seeks to understand how the sound element influences the formation of 

places-territories through the construction of identities and experiences of black people in interaction 

with space. This includes observing sounds, such as music, rhythms, voices, noises, etc.; immersion 

experiences, that is, reports from people who experience these places; and dialogue with experts, 

such as geographers, philosophers, teachers from different areas. The objective is to develop an 

afroperspective approach to understanding the relationship between body, space and sound, 

considering African senses, perspectives and cultural values and the experiences of african 

communities outside the continent. This research seeks to contribute to a deeper understanding of 

the relationship between black people and the spaces they inhabit, highlighting the importance of 

sound elements in the construction of identity and culture that characterize places-territories. 

 

Keywords: Soundscapes; Afrosoundscapes; Black Corporealities; Afrodiasporic Space; Place-Territory. 

 

 
 

PAISAJE AFROSONORO: UN SENTIDO AFRODIASPÓRICO PARA LA 

PERCEPCIÓN DEL ESPACIO GEOGRÁFICO 
 

Resumen: Este artículo presenta una propuesta para la noción de paisaje, basada en la relación entre 

la corporalidad negra y la producción de espacios a partir de la observación de sonidos en 

comunidades africanas y su diáspora. El concepto central es el “paisaje sonoro afrodiaspórico”, o 

“paisaje afrosonoro”, que busca comprender cómo el elemento sonoro influye en la formación de 

lugares-territorios a través de la construcción de identidades y experiencias de las personas negras 

en interacción con el espacio. Esto incluye observar sonidos, como música, ritmos, voces, ruidos, etc.; 

experiencias de inmersión, es decir, relatos de personas que viven estos lugares; y diálogo con 

expertos, como geógrafos, filósofos, docentes de diferentes áreas. El objetivo es desarrollar un 

enfoque de afroperspectiva para comprender la relación entre cuerpo, espacio y sonido, 

considerando los sentidos, perspectivas y valores culturales africanos y las experiencias de las 

comunidades africanas fuera del continente. Esta investigación busca contribuir a una comprensión 

más profunda de la relación entre las personas negras y los espacios que habitan, destacando la 

importancia de los elementos sonoros en la construcción de identidad y cultura que caracterizan los 

lugares-territorios. 

 

Palabras clave: Paisaje Sonoro; Paisaje Afrosonoro; Corporalidades Negras; Espacio Afrodiaspórico; 

Lugar-Territorio. 

 

 
 

1. Introdução 

 
 Nos últimos anos nossa trajetória científica tem buscado a compreensão 

sobre a produção do espaço geográfico de características negro-africanas na 

diáspora brasileira, a partir da agência, do trânsito e da corporeidade negra que 

compõe nossa existência. De tal forma, o que apresentamos nesse artigo é fruto de 

deslocamentos, encontros, reconhecimentos e sintonias com lugares-territórios 



 
 3 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

negros e seus modos de vida.  Conhecer as especificidades dos modos de vida é 

de grande importância para a afirmação de suas presenças, a defesa de seus 

territórios e a valorização de suas identidades enquanto constituintes da pluralidade 

de culturas da diáspora africana no Brasil. 

Nesse intuito, lançamos mão da categoria geográfica de paisagem para, a 

partir da percepção dos elementos sonoros que a constituem, refletir sobre como 

as corporeidades negras atuam como vetores de dinamização do movimento da 

ancestralidade, caracterizando esse espaço como lugar-território africanizado na 

diáspora. Estudos sobre esse contexto em geografia, apoiam-se, de forma mais 

frequente em conceitos como território, lugar ou ambiente. Um dos diferenciais de 

nossa contribuição científica consiste no foco sobre a paisagem, em suas 

perspectivas material, simbólica e cosmológica. 

Essa abordagem é fruto de um aprofundamento iniciado a partir de nossa 

atuação artística e militante, com o desenvolvimento da noção de paisagens sonoras 

afrodiaspóricas – ou paisagens afrossonoras – por meio da produção de 

documentários audiovisuais e experimentos em arte sonora, junto a alguns lugares-

territórios negros nos estados do Rio Grande do Sul e do Rio de Janeiro. Como 

desdobramento dessas atividades, a atuação científica gerou uma dissertação de 

mestrado em geografia, que elaborou as bases do recorte aqui apresentado. 

Essas linhas se dedicam a apresentar de forma mais direta nossa proposição 

para leitura e percepção de paisagens sonoras a partir de uma perspectiva 

afrodiaspórica, pautada nas corporeidades, ontologias e epistemologias africanas, 

do continente e de sua diáspora. Apresentamos os fundamentos dessa elaboração 

a partir da presença, escuta atenta e integração com os espaços observados por 

meio da imersão do corpo enquanto totalidade perceptiva. 

Será contextualizada, também, a noção de paisagem sonora conforme 

originalmente formulada, e como nosso pressuposto de interpretação estabelece 

um diálogo a partir de uma cosmopercepção afrodiaspórica. Em seguida, trataremos 

das especificidades das paisagens afrossonoras a partir de argumentações que 

discorrem sobre a primazia do sentido da visão pelo ocidente e sua relação de 

dominação do corpo a partir de critérios visuais. 

Nesse contexto, apresentaremos algumas noções africanas e afrodiaspóricas 

de pessoa, corpo e palavra, enquanto fundamentos teóricos para o pressuposto da 

interpretação que temos vivenciado em nossas práticas. Buscamos apresentar as 

paisagens afrossonoras como caminhos para a percepção das especificidades de 

um espaço produzido e vivido por pessoas e comunidades negras, enquanto 

possibilidade de uso da dimensão sonora para reflexão científica e agência política 

em defesa de humanidades histórica e geograficamente desumanizadas pela 

violência colonial. 

De tal forma, a proposição conceitual das paisagens sonoras afrodiaspóricas 

apresenta sua relevância no aspecto político, ao contribuir para a afirmação e defesa 

de lugares-territórios de características africanas na diáspora brasileira; no aspecto 



 
 4 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

científico, ao debater características étnico-raciais na produção do espaço 

geográfico por meio da dimensão sonora, ainda pouco explorada em estudos no 

Brasil; e, por fim, destacamos a relevância no aspecto cultural, ao sugerir 

possibilidades de documentar a memória e produzir narrativas pautadas na 

oralidade e ancestralidade negro-africana. 

 

2. Corporeidades Negras e o Espaço Geográfico 

 
Um corpo no mundo e a busca por um lugar. Enquanto pessoas negras, temos 

refletido bastante nos últimos anos sobre presença, deslocamento e pertencimento. 

Essas variáveis podem ser levadas em consideração a partir de uma relação que 

conecta nossa corporeidade a um transitar, muitas vezes errante, esvaziado de 

sentido. A um sentimento de perda. Ou mesmo a um estagnar, uma quase paralisia 

que transforma nosso movimento, nossa dinâmica corporal, em uma fixidez diante 

do espaço em que nos localizamos. 

Em meio a essa miríade de pensamentos, sentimentos e possibilidades de 

agência, temos atuado mais frequentemente em obediência a uma necessidade de 

movimento. De tal modo, a construção de nossa presença vem se manifestado por 

meio do deslocamento, seguido de uma busca por pertencimento. Essa necessidade 

é como um impulso que nos convida a atuar. Uma agência que é política, artística 

e, mais recentemente, científica. Um movimento que se dinamiza a partir do corpo. 

Essa relação do corpo com o espaço vem se desenhando como dinâmicas de 

encontro. Encontros de confluência, de compartilhamento, de reconhecimento. Em 

nossa perspectiva de corporeidade negra, entendemos tal reconhecimento a partir 

de outras pessoas negras. É como se aquele sentimento de perda fosse aos poucos 

se tornando um sentimento de conexão: o reencontro do elo com algo há muito 

perdido. 

Temos, então, estabelecido um vínculo de individualidade-coletiva, 

compreendido cada vez mais como movimento da ancestralidade negro-africana na 

diáspora: uma relação que compreende o corpo como vetor de reconhecimento de 

cultura e identidade. De tal modo, nossa enunciação em segunda pessoa, mais do 

que sugerir uma suposta neutralidade científica, ressalta o sentido de coletividade, 

no qual o movimento de um corpo negro sobre o espaço da diáspora assume um 

caráter de busca, de reconhecimento de uma identidade.  

Quando compreendemos esse movimento como manifestação da 

ancestralidade negro-africana, dialogamos com o professor Eduardo Oliveira 

(OLIVEIRA, 2005), para quem a ancestralidade se apresenta como elemento 

impulsionador de um movimento, que é a cultura, por meio da ritualização das 

memórias orais, sendo, assim, produtora de saberes. Nos referenciamos, ainda, na 

oralidade de mestras e mestres de saberes tradicionais, como Mestre Cica de Ọ̀yọ́, 



 
 5 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

Mãe Paty de Oxum, Mestre Jaburu. Ressaltamos, assim, nosso vínculo 

epistemológico com os saberes do corpo, com as escritas do corpo. 

A partir dessas relações, temos estudado atualmente no âmbito do doutorado 

em Geografia/UFBA a dinâmica através da qual a ancestralidade negro-africana 

opera sobre o espaço geográfico na construção de sentidos de mundo, 

configurando, assim, espacialidades de características afrodiaspóricas. Para tal 

empreitada, nos debruçamos sobre um aprofundamento iniciado com a dissertação 

de mestrado em Geografia/UFRGS (QUEIROZ, 2023), que trouxe como tema as 

paisagens sonoras no quilombo da família Flores. 

Partindo da necessidade de movimento, enquanto homem negro e nordestino, 

chegar ao Rio Grande do Sul representou a experiência geográfica de deslocamento 

que inspirou as linhas anteriores do presente escrito. Em paralelo às agências 

militante e artística, uma das maiores motivações para essa mudança foi criar 

condições para pesquisar e experimentar de forma autônoma a noção de  paisagem 

sonora, interesse oriundo de minha atuação como técnico de som direto e designer 

de som. 

 Diante de uma cultura bastante diferente da nordestina, em uma das capitais 

com maiores índices de racismo e xenofobia do Brasil, em pouco tempo o 

sentimento de não-pertencimento foi se afirmando como uma constante. Embora 

reconheça os vários momentos de acolhimento de pessoas gaúchas, o vínculo de 

pertencimento foi construído, de fato, junto às comunidades quilombolas de Porto 

Alegre: em especial os quilombos Flores, Fidélix, Machado e Família de Ouro. 

 Foi a partir do contato com o quilombo Flores, localizado no bairro Glória, 

que a ideia de pensar paisagem sonora em um sentido afrodiaspórico se tornou 

uma possibilidade concreta. A primeira visita a esse lugar-território2 foi em 2017, 

durante a festa de aniversário de Geneci Flores, principal liderança do quilombo. 

Além da sensação de pertencimento e identificação com o modo de ser quilombola 

– já não me sentia estrangeiro –, tive a oportunidade de ouvir a apresentação da 

dupla de rap SNC (Sistema Negro no Comando), composta por Geneci e sua amiga 

Rosana Meireles. 

 Por meio desse encontro de corporeidades e identidades negras, 

manifestando cultura através de expressões da oralidade, como é a música rap, 

surgiu uma perspectiva de reflexão sobre a dimensão sonora de espaços 

afrodiaspóricos, enquanto índices de sua ancestralidade, inscrições de ontologias 

negro-africanas perceptíveis a partir das paisagens sonoras. De tal modo, 

encontramos um lugar de acolhimento e colaboração mútua, um campo para 

experimentação sonora orientada para o fortalecimento de comunidades por meio 

da observação, interpretação e composição de narrativas sonoras. 

 
2 Em nossos estudos, temos considerado chamar de lugar-território os espaços de presença, corporeidade, resistência e 

ritualização de tradições afrodiaspóricas, a partir de um sentido de comunidade relacionado ao da individualidade 

representada por um corpo-território. 



 
 6 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

A partir de então, buscamos um aprofundamento maior sobre o sentido de 

“paisagem” em geografia, campo científico que representou um centramento em 

nossa encruzilhada epistemológica, junto a saberes da experiência cotidiana, 

saberes tradicionais, saberes de minha formação acadêmica anterior em design e 

cinema, além da bagagem cultural adquirida com as práticas artísticas e militantes 

que precederam o referido encontro. Por meio dessa confluência de saberes, 

iniciamos em 2018 o projeto OuvidoChão. 

Pensado primeiramente como documentário audiovisual, formato que gerou 

dois filmes de curta-metragem (QUEIROZ, 2019; 2021), o OuvidoChão vem 

trabalhando a noção que apresentamos nesse escrito: a de paisagem sonora 

afrodiaspórica – ou paisagem afrossonora – de forma vinculada  à construção de 

cartografias sonoras que ressaltem a memória ancestral e a afirmação da luta 

política de lugares-territórios negros. Além dos documentários, trabalhamos 

também linguagens de arte sonora, podcasts e, atualmente, um acervo digital, em 

fase de lançamento. 

Nesse percurso, entre 2018 e 2019 tivemos a elaboração de OuvidoChão - 

Cartas Quilombolas (QUEIROZ; FRANCO, 2019)3, proposta através da qual 

participamos de uma residência artística no estado do Rio de Janeiro, onde fizemos 

experiências de imersão em 3 territórios negros na capital e na baixada fluminense. 

Na comunidade do Camorim, Zona Oeste carioca, fomos recebidos por um morador 

local, Luiz Paulo de Araújo, que além de trabalhar como guia turístico em diversos 

bairros da região, era geógrafo de formação e experiência profissional. 

Enquanto caminhávamos para coletar paisagens sonoras, Luiz nos falava da 

presença negra no Rio de Janeiro entre os séculos XIX e XX, e sobre o percurso de 

formação territorial da cidade colonial, que, no seu processo de expansão, foi 

incorporando trilhas, toponímias e territórios construídos pelos povos originários e 

quilombolas já existentes. No momento em que passávamos pelo Parque Estadual 

da Pedra Branca, uma das coisas que o nosso guia comentou nos chamou especial 

atenção. 

Luiz Paulo usou a expressão “marcas na paisagem”, para se referir às plantas 

de origem africana naquele trecho da Floresta da Tijuca como índices da provável 

presença de quilombos que teriam sido ali formados. Essa terminologia nos 

conduziu à reflexão sobre as possíveis marcas sonoras da presença negra nas 

paisagens que estávamos coletando. No entanto, era necessário desenvolver uma 

especificidade de observação, uma vez que nossa atenção era direcionada 

principalmente aos sons. 

As primeiras respostas que foram surgindo diziam respeito às paisagens da 

negritude na atualidade – pessoas e suas formas de expressão oral e corporal. Mas 

em relação às paisagens do passado, como observá-las, uma vez que estes sons 

 
3 ‘OuvidoChão – Cartas Quilombolas’ foi uma instalação de arte tecnológica, realizada por Gabriel Muniz e Irla Franco e 

teve como artistas convidados Marina Alves e Negalê Jones. A obra foi exposta no Centro Cultural Oi Futuro, em agosto 

de 2019, no Rio de Janeiro-RJ. 



 
 7 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

eram fenômenos inscritos em um espaço-tempo já transcorrido? Mais uma vez, 

refletimos sobre as corporeidades: as marcas das paisagens sonoras do passado 

eram passíveis de ser acessadas a partir das memórias preservadas pelas pessoas 

que vivenciavam aquele espaço não apenas como território, mas também como 

lugar. 

Enquanto visitantes, estávamos na condição de interpretação de uma 

experiência na comunidade do Camorim, uma presença efêmera, a partir da qual 

coletamos algumas sonoridades. No entanto, sentimos a necessidade de associar 

as paisagens dessa experiência prévia às paisagens das vivências de pertencimento 

no lugar, de modo a construir representações de paisagens sonoras pautadas na 

intersubjetividade de percepções das pessoas negras que somos, em sintonia. 

Dessa forma, a imersão artística no Rio de Janeiro foi marcada por uma busca 

de representações das paisagens sonoras de lugares-territórios em distintas 

temporalidades, a partir de uma interpretação vertical e harmônica – aqui pontuada 

em sentido geográfico –, tendo como base as corporeidades de pessoas negras. 

Durante o processo foi necessária uma escuta atenta para aprender a ler os sinais 

e as marcas na paisagem. 

Para isso era imprescindível apreender as sonoridades através do sentir, em 

um exercício de imersão do corpo enquanto totalidade na experiência no espaço. 

De tal maneira, a ideia de experiência à qual nos referimos, tem relação direta com 

a dimensão do sentir. É a experiência – prolongada pela vivência – que marca de 

forma mais profunda, diretamente a partir do e sobre o corpo. 

O que aqui pontuamos enquanto possibilidade epistemológica para a 

interpretação de paisagens sonoras se pauta na experiência de vida e de cotidiano 

em determinado espaço e se harmoniza diretamente com a abordagem de corpo 

sobre a qual falaremos mais adiante, ao tratar de ontologias negro-africanas e 

modos de vida quilombolas. É uma perspectiva de relação de ser no mundo que se 

compreende integrada à natureza e ao espaço, imprimindo, dessa forma, suas 

marcas na paisagem. 

É a escrita de um corpo transmigrante, aquele que para Beatriz Nascimento 

busca retomar uma imagem que lhe foi roubada: 

 

Para Beatriz Nascimento o corpo negro se constitui e se redefine na experiência da 

diáspora e na transmigração (por exemplo, da senzala para o quilombo, do campo para 

a cidade, do Nordeste para o Sudeste). Seus textos, sobretudo em Ori, apontam uma 

significativa preocupação com essa (re)definição corpórea. Neste tema, a encontramos 

discorrendo acerca da sua própria imagem, da “perda da imagem” que atingia os(as) 

escravizados(as) e da busca dessa (ou de outra) imagem perdida na diáspora. (RATTS, 

2006, p. 65) 

 



 
 8 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

A compreensão de paisagem sobre a qual tratamos se aproxima da ideia de 

afrografia4 de Leda Maria Martins (2021), enquanto uma geo-grafia negra, marca 

da presença de povos de origem africana impressos nos corpos negros e no espaço-

tempo da diáspora, passíveis de observação, leitura e interpretação por 

metodologias próprias com base no campo das geografias negras (GUIMARÃES, 

2020). Sua importância se insere em um contexto de apagamentos históricos e 

geográficos da presença negra e da negação de sua cultura e contribuição na 

produção do espaço no contexto brasileiro. 

Um contexto que vêm produzindo ausências e invisibilidades a partir de um 

projeto de branqueamento da nação, por meio da afirmação da particularidade 

branco-europeia como padrão universal de civilização, imposto e difundido como 

marca da colonialidade, ainda hoje predominante na ciência moderna/colonial e na 

tradição de pensamento geográfico brasileiro. 

Por esse viés, ao propormos uma abordagem que menciona as marcas na 

paisagem e a necessidade de uma postura de observação das mesmas a partir da 

escuta atenta e do corpo enquanto totalidade perceptiva, buscamos um percurso 

de produção de saber pluriversal (RAMOSE, 2011), de modo a contestar as marcas 

da colonialidade na ciência formal, além de investigar os índices de presença negra 

a partir dos saberes herdados, memórias orais e rituais de manifestação da cultura 

enquanto movimento da ancestralidade. 

Se por um lado as marcas da colonialidade promovem o apagamento dos 

referenciais não brancos, criando inferiorização e invisibilidade, a leitura das 

paisagens sonoras a partir de uma sensibilidade negro-africana apresenta uma 

potencialidade para a afirmação dos povos subalternizados por meio das marcas 

de presença e pertencimento inscritas no espaço, nas palavras e nas memórias dos 

corpos individuais-coletivos que as compõem e emanam. 

Com isso, ao destacar por essas linhas a importância de relatos de 

experiências e memórias de vivências enquanto discurso, afirmamos uma trajetória 

de construção científica que não dualiza teoria e prática, entendendo a unicidade 

desses termos no processo de elaboração de um pressuposto de interpretação de 

paisagem sonora que possa ter utilidade para as narrativas de reivindicação das 

contribuições negra e indígena como protagonistas no processo de produção do 

espaço geográfico em nosso contexto de diáspora. 

Sendo assim, o desenvolvimento da leitura de paisagens sonoras através da 

corporeidade em um sentido afrodiaspórico aponta para uma relação ontológica e 

epistemológica dos pesquisadores em suas experiências e vivências no espaço, com 

o espaço e sendo o próprio espaço. Um processo de sentir, pensar e fazer 

perceptivo a partir de uma construção teórico-prática que tem como base o 

 
4 Segundo Martins (2021), afrografia se refere aos traços de heranças africanas na diáspora, evocadas a partir das 

corporeidades e suas múltiplas possibilidades de expressão, sendo o corpo negro e suas práticas culturais os vetores de 

performance de memória. 



 
 9 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

pensamento/imaginação geográfica em uma perspectiva de dentro (GUIMARÃES, 

2020), pautada por sintonias culturais estabelecidas de forma intersubjetiva. 

Seguindo o movimento da ancestralidade que promove os encontros entre 

pessoas negras nas encruzilhadas da diáspora, propomos aqui uma perspectiva 

para a leitura e a interpretação de mundo que, apesar do trânsito interdisciplinar, 

ressalta a ciência geográfica como estudo do espaço produzido e vivido por 

humanidades historicamente subalternizadas pelo racismo científico, em meio ao 

pesar da colonialidade promovida por um suposto universalismo, violência imposta 

por uma particularidade cultural eurocêntrica. 

 

3. Paisagem e Paisagem Sonora em Geografia 
 

Na minha dissertação de mestrado, intitulada Ecos de um Lugar-Território: 

Índices de Ancestralidade nas Paisagens Sonoras do Quilombo Flores entre 2018 

e 2022 (QUEIROZ, 2023), trabalhamos uma considerável revisão bibliográfica 

acerca do conceito geográfico de paisagem, através da qual situamos nosso estudo 

no horizonte da abordagem cultural (CLAVAL 2002 apud SUESS 2017), a partir da 

variante humanista-cultural da geografia. 

Partindo desse recorte, que trabalhou nas escalas do indivíduo e da 

comunidade da família Flores, para o presente estudo entendemos a importância 

de contextualizar a especificidade das paisagens sonoras, apontando a relação de 

nosso pensamento geográfico em relação à formulação original do conceito, de 

modo a introduzir o caminho que percorremos para a elaboração de um 

pressuposto de interpretação do espaço geográfico por meio das paisagens 

afrossonoras. 

O termo soundscape (paisagem sonora), conforme desenvolvido desde os 

anos 1960 pelos estudos pioneiros de Murray Schafer, em obras como A Afinação 

do Mundo (2011) e O Ouvido Pensante (2012), refere-se tanto ao ambiente 

acústico, como às representações do mesmo, por meio de dispositivos de gravação 

de áudio e suas possibilidades para a composição estética e narrativa, 

principalmente em termos musicais (SCHAFER, 2011). 

De acordo com Schafer, esse ambiente acústico, entendido como dinâmico e 

transformável, poderia ser aperfeiçoado por meio de parâmetros estéticos e de 

possibilidades técnicas. A partir de seu referencial cultural, o autor associa valores 

que atribuem diferentes qualidades estéticas às dinâmicas de produção do espaço 

pelas sociedades que a dinamizam, tais como as noções de “baixa qualidade” e de 

“alta qualidade”, relacionando-as, de forma geral, a ambientes urbanos e rurais, 

respectivamente. 



 
 10 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

Por meio de analogias às estruturas indicadas pelos estudos da Teoria da 

Gestalt5, Schafer aponta uma abordagem de percepção do espaço acústico em que 

os significados dos eventos sonoros adicionados a sistemas de valores culturais, 

tornam-se signos. Esses eventos, então, podem também ser entendidos como sinais, 

símbolos, marcas, sons fundamentais e ruídos, percebidos na experiência direta do 

campo sonoro observado a partir de uma perspectiva de figura e fundo (MALANSKI, 

2017; SCHAFER, 2011). 

A elaboração de Schafer teve grande importância para a evolução dos estudos 

sobre som, ao propor categorias de análise da dimensão sonora do espaço, que 

foram amplamente utilizadas por diversos campos disciplinares como Ciências 

Sociais, Planejamento Urbano e Regional, Geografia, Música e Comunicação. No 

entanto, a amplitude desse conceito carecia de um aprofundamento posterior por 

novos pesquisadores, o que era sugerido pelo próprio autor (SCHAFER, 2011). 

A partir do estudo de Thaís Aragão (2019), pudemos ter uma noção do 

contexto recente de discussões sobre o conceito de paisagem sonora em sua 

diversidade de interpretações. Ela apresenta uma série de críticas, apontadas por 

alguns autores, sobre os usos correntes e até mesmo sobre a relevância da aplicação 

do termo em textos acadêmicos. Aragão afirma que “múltiplos entendimentos 

podem ser identificados atualmente no âmbito das pesquisas acadêmicas sem que 

as diferenças entre eles sejam abordadas de maneira mais explícita.” (ARAGÃO, 

2019, p. 1). 

Dada a amplitude conceitual de paisagem sonora conforme conceito 

desenvolvido por Schafer, nesse contexto de multiplicidade das compreensões, se, 

por um lado, a adoção do termo em vários casos vem acontecendo de maneira 

superficial, por outro, também muitas readequações ou redefinições têm sido 

produzidas. Assim, entre as críticas levantadas, existem as que apontam que as 

contradições internas da formulação original, apesar de sua popularidade, acarretam 

a generalizada falta de rigor em sua aplicação. 

Algumas dessas problematizações nos interessam mais diretamente, tais como 

as que tratam da perspectiva de análise do mundo que isola o elemento sonoro, o 

que não seria possível para alguns autores; as que remetem à relação de mediação 

tecno-artística intrínseca ao conceito de paisagem sonora, o que seria uma das 

contradições de Schafer; a não atenção às diferenças culturais e suas influências nas 

diferenças de percepção; os julgamentos de valor estético baseados em parâmetros 

culturais do autor, sobre as diferentes qualidades dos ambientes acústicos; as 

concepções deterministas e totalizantes sobre estes ambientes; e a perspectiva 

higienizante na elaboração de paisagens sonoras projetáveis. 

No entanto, outras características apontadas em relação à formulação de 

Schafer nos aproximam do conceito original, principalmente quando é sugerido que 

“a dimensão sonora dos lugares a que Schafer se refere na paisagem sonora não 

 
5 Originada na Alemanha nos anos 1910, a Teoria da Gestalt estuda a percepção e a sensação do movimento, os 

processos psicológicos envolvidos diante de um estímulo e como este é percebido pelo sujeito. 



 
 11 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

estaria para a paisagem como essa é entendida na pintura, mas para a paisagem 

como conceito geográfico.” (INGOLD, 2011 apud ARAGÃO, 2019, p. 3). 

Seguindo essa linha de pensamento, ressaltamos a consonância entre nossa 

noção de paisagem sonora e aquela proposta por Schafer, entendendo essa última 

como particularidade cultural e não como conceito universal, principalmente quando 

compreendemos a relação entre a paisagem geográfica e suas representações 

artísticas. Dessa forma podemos conceber a paisagem na experiência e/ou vivência 

direta no espaço, a partir das descrições, literárias ou orais, via representações 

artísticas e inclusive por mediação tecnológica. 

Nos distanciamos da ideia de Schafer justamente pelo seu caráter 

determinista, a perspectiva estética higienizante e a abordagem universalizante da 

percepção humana, que compreendemos como frutos de sua particularidade 

cultural ocidental. Porém, de maneira geral, compreendemos a relevância na 

aplicação do termo, fazendo aqui o exercício de estabelecer nosso recorte na relação 

com a paisagem geográfica e suas possibilidades de leitura vertical, através de 

composições que contemplem uma multiplicidade de pontos de observação do 

espaço para uma interpretação de paisagem sonora afrodiaspórica. 

Apresentada a relação com o conceito de paisagem sonora conforme 

originalmente formulado, reafirmamos nossa elaboração a partir das reflexões e 

práticas sobre a dimensão sonora do espaço percebido a partir da experiência e da 

vivência corporal em lugares-territórios negros, especificando uma observação 

geográfica afrocentrada (ASANTE, 2016) para a leitura e a interpretação dos signos 

sonoros. Assim, nossa interpretação de paisagem relaciona o elemento sonoro às 

perspectivas culturais de ancestralidade, oralidade e lugar-território. 

A partir desse aprofundamento sobre paisagem geográfica e paisagem sonora, 

apresentamos o embasamento conceitual que, somado aos nossos movimentos de 

escuta direta, sedimentou o caminho para uma proposição conceitual, um 

pressuposto de interpretação de paisagem sonora pensado desde dentro, por uma 

afroperspectiva (NOGUERA, 2012) da experiência de relação do corpo com o espaço 

na construção de mundos, a partir da cultura como movimento da ancestralidade 

africana na diáspora. 

O trabalho que empreendemos representa um desafio que atende ao 

propósito de deslocamento da centralidade do modo ocidental de pensar e produzir 

conhecimento. Na procura por frestas para a inserção da dimensão do sentir 

enquanto geradora de saber legítimo, o cruzamento pelo qual temos caminhado 

transpassa o conhecimento do modo científico formal, dialoga com seus 

pressupostos, porém critica o imperativo de sua hegemonia. É um processo de 

descolonização da ideia de pensamento único e de verdade universal, movimento 

necessário para estabelecer o viés afrocentrado e contracolonial (SANTOS, 2015) 

de nossa epistemologia. 

Uma das autoras em que nos baseamos para essa reflexão é a socióloga 

nigeriana Oyèrónkẹ ́Oyěwùmí (2021). A partir de seus escritos, temos apontado a 



 
 12 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

problematização do predomínio da particularidade eurocêntrica na prática 

acadêmica, e sua dependência de teorias e de debates conceituais dominados pelo 

Ocidente. As contribuições teóricas trazidas pelo pensamento de Oyěwùmí, passam, 

então, pelo questionamento sobre a primazia da visão e sobre o lugar do corpo na 

produção da diferença pelo Ocidente, além da importação acrítica de categorias 

ocidentais em estudos africanos e, em nosso caso, afrodiaspóricos. 

Para ela “as teorias ocidentais tornam-se ferramentas de hegemonia na 

medida em que são aplicadas universalmente, partindo do pressuposto de que as 

experiências ocidentais definem o humano.” (OYĚWÙMÍ, 2021, p. 71). Nessa lógica, 

a cosmovisão eurocêntrica/ocidentocêntrica em seu caráter hegemônico impõe a 

hierarquização de outros saberes, impondo, também, seus olhares sobre a 

diferença, na criação de perspectivas supostamente universais, o que acarreta a 

desvalorização de outras formas de produção de saber, como, por exemplo, aquelas 

que têm por base a oralidade. 

Ao discorrer sobre a cosmovisão ocidental, Oyěwùmí nos apresenta uma 

terminologia por ela cunhada, de grande valor para nossa construção. O termo 

cosmopercepção (sense of world) se ajusta ao nosso trabalho por, além de 

contemplar sentidos de mundo de grupos culturais subalternizados pelo Ocidente, 

pela colonialidade, considerar uma percepção do espaço que abarca outros 

sentidos, como a audição, de forma não hierarquizante. Também se adequa à 

abordagem de corpo que temos desenvolvido, através do seu reconhecimento como 

totalidade produtora de saber, racionalidade criadora de mundos. 

Dessa maneira, nossa proximidade com a pensadora nigeriana se confirma 

ainda mais, quando a mesma aponta a importância da audição na percepção de 

mundo dos iorubás: 

 

Uma estrutura comparativa de pesquisa revela que uma diferença importante deriva de 

qual dos sentidos é privilegiado na apreensão da realidade – a visão, no Ocidente, e 

uma multiplicidade de sentidos ancorados na audição, na Iorubalândia. A tonalidade da 

língua iorubá predispõe a pessoa a uma apreensão da realidade que não pode 

marginalizar o auditivo. (OYĚWÙMÍ, 2021, p. 66) 

 

A partir dessa afirmação, podemos partir, então, para alguns questionamentos 

sobre os quais pudemos basear a elaboração sobre paisagem sonora: seria a noção 

de paisagem uma herança colonial, aplicada a nosso contexto de diáspora africana? 

Sendo assim, faria sentido aplicá-la, tal como concebida pelo Ocidente, a um lugar-

território negro-africano? Ou, ainda, seria a paisagem uma exclusividade europeia? 

No próximo tópico faremos reflexões sobre essas questões, tendo como base 

nossas escutas, leituras e experiências práticas nos lugares-territórios com os quais 

pudemos estabelecer relações. 

 

 



 
 13 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

4. Paisagem Sonora, Perspectiva Afrodiaspórica 
 

O caminho que temos percorrido na construção dessa interpretação de 

paisagem sonora tem sido permeado por encontros de muitos aprendizados. O 

principal deles tem sido desenvolver a escuta atenta às sonoridades do trânsito e 

da corporeidade nos lugares-territórios afrodiaspóricos por onde temos passado, 

em especial aqueles com os quais tivemos a oportunidade de experienciar e trocar 

impressões sobre as vivências dos habitantes. 

Como sinalizado anteriormente, o quilombo da família Flores representou o 

despertar para este percurso. O acolhimento, a disponibilidade da comunidade e 

sua abertura para este estudo, nos permitiu sentir, pensar e articular uma 

proposição teórica e prática a partir do encontro, da identificação e da percepção 

do espaço quilombola pela partilha de seus saberes e de sua cultura enquanto 

movimento de sua ancestralidade. 

A partir dessa escuta, entender a presença da ancestralidade na constituição 

de um lugar-território foi um processo que envolvia a imersão no espaço não apenas 

pelos ouvidos, mas por todo o corpo. A dimensão presencial, corporificada dessa 

experiência, buscou interagir com a corporeidade pré-existente através da vivência 

daqueles que habitam a comunidade, de forma intersubjetiva. Nossa leitura de 

paisagem era uma leitura das afrografias sonoras presentes no lugar-território, 

sonoridades do presente e do passado, acessíveis pelas memórias daqueles corpos-

territórios com os quais nos sintonizamos. 

Dessa forma, a percepção de paisagens sonoras se configurava como uma 

escuta de mundo, partilhada por identificação cultural, do movimento da 

ancestralidade negro-africana ainda presente, e cujos índices – rezas, cânticos, 

depoimentos, palavras; jogos/expressões poéticas, toques, tambores, beats; 

tecnologias de produção sonora e relações de escuta; sotaques, improvisos, 

“bibibi/bobobó” – procurávamos atentar e memorizar através da experiência direta 

e registrar a partir de instrumentos tecnológicos de captação de som e imagem. 

Assim, essa percepção de mundo ou cosmopercepção vem sendo formada a 

partir do corpo em sua relação com o espaço, não de forma separada, mas sendo 

o próprio espaço, em total integração. Uma escuta de mundo a partir do corpo, uma 

apreensão da realidade tal como ela surge como sensação afetiva, compreensão 

lógica e construção de saber. E esse saber partilhado entre corpos, ritualizado como 

cultura, por sua vez, entendida como movimento do modo de ser negro-africano em 

diáspora, temos apre(e)ndido como um jogo impregnado de sentido, que configura 

a especificidade ontológica de um espaço enquanto lugar-território de origem 

africana, reconfigurado na diáspora. 

Portanto, a paisagem sonora sobre a qual nos referimos traz uma dimensão 

material, pelo fenômeno sonoro em si; bem como uma dimensão simbólica, por 

meio dos signos que esses sons carregam; e, ainda, uma dimensão 

cosmológica/espiritual, a partir da ancestralidade passível de ser percebida através 



 
 14 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

da relação com o corpo enquanto sacralidade. Assim, nossa abordagem atende a 

uma forma de racionalidade, que não é a do pensamento cartesiano, dualista, não 

opera a partir dos binarismos, oposições e hierarquizações, característicos dos 

modos ocidentais de concepção de mundo. 

A noção mais difundida de paisagem relaciona-se diretamente ao sentido da 

visão, tendo suas origens associadas às representações artísticas renascentistas 

europeias. Nesse caso, seria a paisagem uma exclusividade ocidental? Embora boa 

parte de nossas proposições sejam oriundas da experiência direta enquanto pessoa 

negra, da escuta atenta aos saberes de mestras e mestres da oralidade e de leituras 

de autores africanos e afrodiaspóricos, buscamos também autores ocidentais que 

tratam diretamente da dimensão ontológica da compreensão de paisagem em 

culturas diversas. 

Augustin Berque (2019) aborda a noção de paisagem a partir de suas origens 

na China do século IV e na Europa do século XIV. Com isso, o geógrafo francês, 

além de afirmar o referido conceito como histórica e geograficamente situado, 

aponta que nem todas as culturas estabeleceram essa categoria tal como o autor 

caracteriza, a partir de critérios por ele elencados. Assim, a paisagem não é encarada 

como uma elaboração universal. Berque nos apresenta, também, a ideia de 

cosmofania. Para o autor,  

 

A partir do momento em que se estabelece necessariamente uma certa relação entre 

as sociedades humanas e o meio que habitam, e a partir do momento em que a noção 

de paisagem não é universal, torna-se necessário, portanto, um conceito mais geral do 

que a noção de "paisagem" para qualificar o sensível lado da referida relação, ou seja, 

o fato de que o meio sempre aparece de uma certa maneira para as diversas sociedades 

humanas. Esse conceito é o da cosmofania, ou seja, a forma como o mundo (kosmos) 

se manifesta (phainei) para determinada sociedade. A paisagem é uma modalidade de 

cosmofania entre outras, que cabe às ciências humanas inventariar e qualificar 

resguardando-se do reducionismo, do etnocentrismo e do anacronismo6. (BERQUE, 

2019) 

 

 A cosmofania pode ser compreendida, então, como uma noção mais ampla, 

que abarca a diversidade das possibilidades de percepção do espaço, enquanto 

meio, pelas sociedades, conforme ele se manifesta. Se para os europeus a ideia de 

paisagem, desenvolvida a partir da pintura e atrelada ao sentido da visão, surge de 

forma adequada à primazia desse sentido em sua cultura; e se para os chineses a 

paisagem surge também a partir de critérios visuais, somados a maiores 

possibilidades de abstração subjetiva, sendo expressa através da pintura e da 

 
6 Tradução nossa. No original: “Du moment qu’une certaine relation s’instaure nécessairement entre les sociétés humaines 

et l’environnement qu’elles habitent, et du moment que la notion de paysage n’est pas universelle, un concept plus général 

que la notion de « paysage » s’impose donc pour qualifier le côté sensible de ladite relation, c’est-à-dire le fait que 

l’environnement apparaît toujours d’une certaine façon aux diverses sociétés humaines. Ce concept, c’est celui de 

cosmophanie, autrement dit la manière dont le monde (kosmos) se manifeste (phainei) à telle ou telle société. Le paysage 

est une modalité de la cosmophanie parmi d’autres, qu’il revient aux sciences humaines d’inventorier et de qualifier en se 

gardant du réductionnisme, de l’ethnocentrisme et de l’anachronisme.” 



 
 15 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

poesia (BERQUE, 2019), que tipo de cosmofania teria surgido entre os povos 

africanos, que em muitos casos desenvolveram cosmopercepções que têm como 

base uma multiplicidade de sentidos, ancorados na audição? (OYĚWÙMÍ, 2002). 

Essa indagação é um interessante caminho, que pretendemos desenvolver em 

uma abordagem futura. Por ora, reafirmamos o foco desse tópico em refletir sobre 

a adequação da noção de paisagens sonoras para o estudo dos lugares-territórios 

negro-africanos da diáspora, caracterizados por cruzamentos culturais de origens e 

influências diversas e marcado pelo contexto de violência do sistema-mundo 

moderno/colonial (QUIJANO 2013, apud MARCELINO, 2020). 

A leitura do poeta e escritor Michel Collot (2015) também trouxe importantes 

questões para pensarmos a presença da paisagem nas expressões artísticas e 

tradições culturais do continente africano. Collot questiona a adequação da noção 

de paisagem conforme forjada no contexto europeu perante a relação que as 

sociedades e consciências africanas estabelecem com seu ambiente. 

Trazendo como recorte as representações de paisagens nas literaturas 

africanas – ausente na literatura/oralitura tradicional, presente na produção 

moderna neo-africana – o autor indaga se essa noção seria exógena, tal como uma 

herança colonial; ou se, de certa forma, ela é reconfigurada de acordo com o modo 

de ser africano, a partir da subjetividade dos escritores do continente, tornando-se, 

assim, mais adequada às ontologias africanas. 

Da elaboração teórica de Collot, alguns pontos nos interessam mais 

diretamente. O primeiro deles diz respeito à ênfase dada ao sentido da audição e à 

totalidade do corpo, que ele reconhece como especificidade do modo de ser 

africano: “a percepção e a expressão do espaço se ancoram mais pela audição e 

pela cinestesia do que pela visão, especialmente através das artes da dança e da 

música7” (COLLOT, 2015). 

Outro ponto importante é a percepção do autor sobre a subjetividade africana, 

que por apresentar um caráter coletivo, nesse sentido mostra-se distinta do caráter 

individualista da subjetividade europeia. Em seu pensamento, a expressão da 

paisagem feita por escritores africanos enfatiza menos o ponto de vista individual 

do que a ligação entre o ambiente e a comunidade. 

As descrições desses artistas são carregadas de afeto, vão além da percepção 

direta, lógica, da racionalidade materialista europeia, abarcando também a 

descrição do sentido afetivo, de um imaginário coletivo. Isso constatado, a 

percepção africana contemplaria “menos uma distância estética perante o ponto de 

vista de uma paisagem, do que seu pertencimento à Terra e ao território8” (COLLOT, 

2015). 

 
7 Tradução nossa. No original: “la perception et l’expression de l’espace y relèvent davantage de l’ouïe et de la kinesthésie 

que de la vue, notamment à travers les arts de la danse et de la musique.” 
8 Tradução nossa. No original: “moins une distance esthétisante vis-à-vis d’un paysage (Landscape) que leur appartenance 

à la Terre et à un territoire (Land)”. 



 
 16 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

É importante perceber como, para essa interpretação africana, a ideia de 

paisagem se apresenta como constituinte do sujeito, ao mesmo tempo em que esse 

se apresenta como constituinte da paisagem. Esse sentido sintoniza-se bastante 

com nossa percepção direta de paisagens sonoras a partir de uma total 

integralidade do corpo observador em relação ao espaço. O texto de Collot aponta 

também para uma especificidade da racionalidade africana, que não separa o corpo 

e o espírito, na produção de conhecimento e na relação com o mundo.  

Essa dimensão da espiritualidade pode ser percebida na cosmopercepção, que 

vai além das aparências, buscando as essências, os sentidos das coisas, e em que 

tudo é signo e significado. Por essa via, a subjetividade africana reflete uma 

“concepção mística ou mágica do mundo (...) a paisagem é sentida e vivida como o 

lugar onde se exercita o pensamento no espaço9” (COLLOT, 2015). 

Trouxemos esse diálogo a partir de autores europeus também como um 

exercício de reflexão sobre o processo de construção de legitimidade que é 

esperada de um trabalho científico. A noção de paisagem que apresentamos aqui 

tem sua origem nos aprendizados, principalmente do corpo, a partir das já referidas 

experiências em lugares-territórios negros. Nossa abordagem constrói o saber a 

partir da sensibilidade do corpo atrelada à reflexão intelectual e às práticas de 

observação empírica, confirmadas pelos nossos pares de corporeidade negra, nossa 

individualidade-coletiva. Sentir, pensar e fazer são, dessa forma, instâncias 

imprescindíveis nesse processo. 

O levantamento bibliográfico dessa seção vem trazendo confirmações, 

aprimorando questionamentos e apontando críticas às práticas hegemônicas, em 

um processo que busca apenas ratificar o que dizem as nossas percepções, 

cooperando, assim, na construção da legitimidade de um discurso elaborado 

enquanto escrevivência do corpo negro. É a nossa agência, a nossa localização e as 

nossas trocas em comunidade que legitimam essa perspectiva de racionalidade a 

partir do corpo. 

Retomando o diálogo com Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2002; 2021) pudemos 

compreender a noção de corpo ocidental, que historicamente vem impondo uma 

série de hierarquizações, produtoras de diferença a partir do sentido da visão e sua 

primazia perante os corpos não essencializados no homem europeu, síntese do que 

o Ocidente considera como humanidade em seu mais alto grau. Essa relação de 

dominação tem sua origem em um tipo de racionalidade que cria binarismos, tal 

como a dualidade mente e corpo. 

Nesse sentido o corpo é subalternizado, criando categorias sociais como 

gênero e raça. Assim, as humanidades corporificadas – não brancas – vêm sofrendo 

opressões e violências diversas enquanto práticas de dominação que acarretam 

genocídios e epistemicídios. No entanto, as relações ontológicas e epistemológicas 

 
9 Tradução nossa. No original: “conception mystique ou magique du monde (...) le paysage est senti et vécu comme le 

lieu d’exercice d’une pensée dans l’espace”. 



 
 17 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

com o corpo são diversas. E é a partir da África e de sua diáspora que essas formas 

de conceber o corpo se tornam referências para nossa elaboração. 

O escritor e etnólogo malinês Amadou Hampaté Bâ (1981, 2010) apresenta 

valiosas contribuições sobre as noções de pessoa, corpo e palavra em um sentido 

negro-africano. Trazendo conhecimentos a partir de povos da atual região do Mali 

(Fula e Bambara) ele aborda, entre outros temas, a multiplicidade de pessoas que 

compõem um mesmo indivíduo, em seu corpo físico: 

 

(...) segundo as tradições consideradas, o ser humano não é uma unidade monolítica, 

limitada a seu corpo físico, mas sim um ser complexo habitado por uma multiplicidade 

em movimento permanente. Ele não se trata, portanto, de um ser estático, ou concluído. 

A pessoa humana, como a semente, evolui a partir de um capital primeiro, que é seu 

próprio potencial e que vai se desenvolvendo ao longo da fase ascendente de sua vida, 

em função do terreno e das circunstâncias encontradas. As forças liberadas por esta 

potencialidade estão em perpétuo movimento, assim como o próprio cosmos. 

(HAMPATÉ BÂ, 1981, p. 3) 

 

De modo que a pessoa, em seu processo de existência terrena, está em 

constante movimento de tornar-se, um existir contínuo sempre por aprimorar-se no 

sentido de encontrar a sua essência. E nesse percurso, a pessoa está sempre se 

construindo a partir de uma perspectiva relacional, com outros sujeitos, com o 

espaço e mesmo com o divino. 

 

Em primeiro lugar, a pessoa está ligada a seus semelhantes. Não a concebemos isolada, 

independente. Da mesma maneira que a vida é unidade, a comunidade humana é una 

e interdependente. 

As relações humanas, codificadas, fizeram nascer um protocolo, um saber-viver, e 

geraram uma civilização social cujas regras são transmitidas de boca a boca e tomam 

corpo no teste da própria vida. 

Sempre em virtude do profundo sentimento da unidade da vida, a pessoa humana não 

é cortada a partir do mundo natural que a rodeia e com o qual mantém relações de 

dependência e equilíbrio. (HAMPATÉ BÂ, 1981, p. 8) 

 

Partamos agora ao diálogo com o professor Julvan Moreira de Oliveira (2019), 

que aborda a concepção de pessoa na perspectiva afrodiaspórica a partir dos povos 

banto e iorubá, dois dos principais povos africanos que configuram a diáspora 

brasileira. Oliveira apresenta as ideias de transcendência vertical e transcendência 

horizontal, no processo contínuo de tornar-se pessoa. De acordo com o autor 

 

Podemos chamar de transcendência horizontal esse modo de relacionar-se com o 

outro, capaz de gerar o “nós”, real como o eu e o tu. A fenomenologia fala de um nós 

como de uma realidade que ultrapassa o eu e o tu, mas as africanidades chegam a falar 

de pessoas coletivas, aludindo à centralidade da aspiração à comunhão. Entre a simples 

vizinhança e a comunhão há toda uma gama de matizes que qualificam o compromisso 

de criar com os outros uma sociedade de pessoas cujas estruturas, costumes, 



 
 18 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

sentimentos e instituições sejam marcados pela sua natureza de pessoas. (OLIVEIRA, J., 

2019, p. 50). 

 

Por esse caminho, em nossas experiências e vivências em diversos lugares-

territórios – quilombos, terreiros, rodas de capoeira – encontramos essa construção 

de pessoa coletiva. A partir de uma afroperspectiva centrada na experiência com o 

quilombo da família Flores, pudemos perceber a dimensão da coletividade, que se 

manifestou no acolhimento que recebemos enquanto pessoas negras, em um 

sentido bastante atrelado à nossas condições corpóreas e à necessidade de um 

aquilombamento em um contexto cotidiano de racismo e xenofobia. 

Essa percepção vinculada ao corpo aquilombado foi algo que, somado ao 

desenvolvimento da atenção por meio da escuta, foi se integrando ao aprendizado 

pela oralidade e às formas de apreensão de saberes na relação com espaço, 

entendido como lugar-território. De tal forma, os saberes do corpo iam se 

sedimentando, na medida em que íamos construindo os vínculos de afeto e 

pertencimento, enquanto pessoas coletivas. 

O corpo em um sentido negro-africano, de acordo com Hampaté Bâ (1981), 

para além de sua dimensão física enquanto morada da multiplicidade de pessoas 

no indivíduo, abarca também uma dimensão sagrada, vinculada à terra, entendida 

como princípio cosmológico relacionada ao materno. Com isso, o corpo é, no ser 

humano, uma matriz fecundável, que recebe a água da vida, o sopro divino e o dom 

da fala como poder de criação (HAMPATÉ BÂ, 1981; 2010). 

Ao referir-se ao sentido sagrado de “palavra” segundo a tradição bambara, 

Hampaté Bâ apresenta como Maa Ngala, o ser supremo dotou o ser humano (Maa) 

com essa força: 

 

Como provinham de Maa Ngala para o homem, as palavras eram divinas porque ainda 

não haviam entrado em contato com a materialidade. Após o contato com a 

corporeidade, perderam um pouco de sua divindade, mas se carregaram de sacralidade. 

Assim, sacralizada pela Palavra divina, por sua vez a corporeidade emitiu vibrações 

sagradas que estabeleceram a comunicação com Maa Ngala. 

A tradição africana, portanto, concebe a fala como um dom de Deus. Ela é ao mesmo 

tempo divina no sentido descendente e sagrada no sentido ascendente. (HAMPATÉ BÂ, 

2010, p. 171-172). 

 

A partir dessa concepção, podemos entender as relações entre fala, corpo e 

sonoridades em uma perspectiva que contempla as dimensões material, simbólica 

e espiritual, na qual o corpo, enquanto totalidade, tem o poder de projeção da 

palavra e criação de mundo através da reconfiguração de sua relação com o espaço. 

Ainda Hampaté Bâ: 

 

Maa Ngala, como se ensina, depositou em Maa as três potencialidades do poder, do 

querer e do saber, contidas nos vinte elementos dos quais ele foi composto. Mas todas 

essas forças. das quais é herdeiro, permanecem silenciadas dentro dele. Ficam em 



 
 19 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

estado de repouso até o instante em que a fala venha colocá-las em movimento. 

Vivificadas pela Palavra divina, essas forças começam a vibrar. Numa primeira fase, 

tornam-se pensamento; numa segunda, som; e, numa terceira, fala. A fala é, portanto, 

considerada como a materialização, ou exteriorização, das vibrações das forças. 

Assinalemos, entretanto, que, neste nível, os termos “falar” e “escutar” referem-se a 

realidades muito mais amplas do que as que normalmente lhes atribuímos. De fato, 

diz-se que: “Quando Maa Ngala fala, pode-se ver, ouvir, cheirar, saborear e tocar a sua 

fala”. Trata-se de uma percepção total, de um conhecimento no qual o ser se envolve 

na totalidade. 

Do mesmo modo, sendo a fala a exteriorização da vibração das forças, toda 

manifestação de uma só força, seja qual for a forma que assuma, deve ser considerada 

como sua fala. É por isso que no Universo tudo fala: tudo é fala que ganhou corpo e 

forma. (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 172). 

 

Nesse sentido, podemos compreender – de outra forma, por meio de um 

texto escrito – aquilo que alguns mestres de capoeira, como Mestre Jaburu e o 

Mestre Joab Jó, nos ensinaram sobre o falar e o dizer do corpo. Tudo é corpo. É o 

corpo, revestido de poder de criação, quem fala. A partir da oralidade, pela palavra 

sonora, gestualizada, corporificada, podemos perceber o mundo, por meio da 

sensibilidade, pela escuta do corpo. 

Através do corpo, as escrevivências e as afrografias das memórias da 

experiência negra na diáspora podem ser lidas ou escutadas. Em uma relação direta 

com o espaço, podemos escutar essas palavras de força ancestral a partir de como 

são projetadas ou evocadas na paisagem. Podemos, então, compreender como elas 

constituem as especificidades culturais de um lugar-território, a polissemia de suas 

vozes enquanto presenças atuais e ancestrais negro-africanas, enquanto marcas na 

paisagem. 

Pensar as conexões entre fala, corpo e sonoridades a partir de uma 

afroperspectiva nos leva a compreender que há uma coerência, uma maior 

adequação das cosmopercepções africanas e afrodiaspóricas em relação à noção de 

paisagem sonora, tal como a temos considerado. Ao partir da sensibilidade africana 

como um modo de acesso ao sentido das coisas, a essência para além das 

aparências, encontramos uma possibilidade de concepção de paisagem – em sua 

amplitude de abordagens – não apenas como fisionomia, materialidade; mas 

também como signo (simbologia – marcas e sinais) e como espiritualidade 

(ancestralidade, força vital). 

Afirmando o caráter da racionalidade que estamos considerando, que traz 

como base as filosofias africanas e afrodiaspóricas, compreendemos que contemplar 

paisagens é também assumir a forma como elas se manifestam enquanto emoção. 

Uma cosmopercepção que implica uma relação com o espaço, enquanto meio, tanto 

de maneira lógica, como de forma afetiva. Um estado de mente, que é também 

estado de corpo e estado de espírito. 

Por esse via, a paisagem sonora se sintoniza com o observador que assume 

uma perspectiva de dentro. Essa localização diz respeito diretamente à 



 
 20 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

corporeidade negro-africana na diáspora, um corpo-território no momento de 

conexão com lugares-territórios negros. É um lugar de escuta de não-neutralidade, 

de não isolamento do mundo, uma comunhão. O corpo individual no encontro com 

outros corpos (humanos, animais, minerais, objetos) e com o espaço cria uma 

integração intersubjetiva para a reconfiguração do espaço como lugar, que no 

contexto da diáspora é, também, território. 

A pessoa torna-se coletiva e integra-se a um conjunto unitário, em constante 

movimento. Esse movimento de criação de mundo, ritualização de práticas e 

semeadura simbólica sobre a terra, sobre o chão, é a cultura, que age enquanto 

movimento da ancestralidade (OLIVEIRA, E., 2005). É a integração cosmológica do 

ser no espaço, enquanto instância objetiva/material (ambiente), que se manifesta 

como meio, percebido como paisagem (ou outra cosmofania), vivenciado como 

lugar, projetado enquanto território. 

Ensaiamos a elaboração desse ciclo de interação como um conjunto unitário, 

da seguinte maneira: o corpo projeta-se por meio da palavra, que, por sua vez, se 

expande para o meio. O meio, então, agrega em si essa palavra e, na medida em 

que ela tem sua projeção emanada, ela é passível de ser lida pela experiência ou 

inscrita na vivência do corpo que a escuta, como paisagem. Essa seria a perspectiva 

de paisagem sonora tal como percebida pela experiência e identificação com o meio, 

ou pela vivência e pertencimento ao lugar. 

Uma relação construída a partir das sensibilidades quando em contato com 

o meio; e que aponta para um processo de configuração gradual dessa relação com 

o espaço enquanto lugar. Por essa perspectiva, nossa elaboração traz grande 

afinidade com a concepção de paisagem enquanto marca e matriz (BERQUE, 1998). 

Entretanto, estamos considerando até agora a paisagem enquanto percepção, 

quando sua leitura é realizada na observação direta do corpo no espaço. 

Entendemos também a paisagem sonora enquanto representação. Em nossa 

experiência com o audiovisual, o design e a arte sonora, ensaiamos a elaboração de 

paisagens sonoras por meio de descrições, nas quais consideramos as narrativas da 

oralidade, bem como as narrativas escritas, transcritas e performadas; e, dentre as 

representações, as paisagens sonoras enquanto composição, seja a partir de 

excertos de som captado diretamente, seja por meio de composições sonoras e/ou 

musicais. 

No caso do registro audiovisual, pudemos ter também uma noção da 

dimensão gestual do corpo enquanto palavra. Essas experiências artísticas com foco 

em paisagens sonoras, bem como as composições criadas para ressaltar as 

presenças dos corpos e suas memórias, nos fazem refletir sobre cosmopercepções 

africanas que compreendem as manifestações espaciais a partir da multiplicidade 

de sentidos, ancorados na audição (OYĚWÙMÍ, 2021). 

Por fim, podemos concluir que, articulando essa compreensão com a ideia 

de cosmofania trazida por Berque, nos parece razoável entender as paisagens 

sonoras como possibilidades de cosmofania mais adequadas às ontologias africanas 

Comentado [A1]: Não seria justamente o contrário, um 
lugar de neutralidade? 

Comentado [A2R1]: De não-neutralidade mesmo, pois, 
nesta perspectiva de Ser-Espaço (unicidade) há uma 
dinâmica relacional entre ser humano e natureza, onde 
há influências mútuas. Um corpo que assume um lugar 
de escuta não está neutro, pois sua presença influencia 
na produção do espaço, ao integrá-lo. 



 
 21 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

e afrodiaspóricas. As noções de paisagem, tal como ocorridas na China e na Europa, 

tinham uma vinculação direta com representações através da imagem visual, fossem 

elas pictóricas ou abstrações do imaginário sugeridas poeticamente (BERQUE, 

2019). 

No caso de povos africanos e afrodiaspóricos, refletimos sobre as 

possibilidades de expressões culturais, tais como as realizadas pelos griot/djeli. 

Suas atividades envolvem o registro, manutenção e partilha das memórias e fatos 

históricos de povos, pessoas notáveis e grupos sociais por meio de narrativas orais, 

onde a fala, a escuta e o movimento corporal são performados enquanto técnicas 

narrativas. 

Essa tradição oral nos conduz à ideia de performance do corpo, ainda 

presente em expressões culturais de origem africana no Brasil, que temos referido 

em nossos estudos como afrografias, adotando o termo cunhado por Leda Maria 

Martins (2021). E, também, nos incita a pensar em possíveis paralelos 

técnicos/tecnológicos entre a apreensão da memória oral, suas sonoridades e 

gestualidades por meio de técnicas do corpo enquanto receptáculo de memória; e 

os registros sonoros e audiovisuais dessas memórias enquanto paisagens, por meio 

de gravações com aparatos tecnológicos. 

Nesse sentido, algumas possibilidades de representação podem ser 

articuladas. Em uma perspectiva de concepção de paisagens sonoras geográficas, 

ou geofonográficas, a composição sonora a partir de técnicas de edição e mixagem 

podem propor uma multiplicidade de pontos de escuta, buscando, assim uma 

perspectiva sintética de representação, ou seja, uma observação vertical das 

paisagens. Por outro lado, pode-se também pensar na relação de paisagem com as 

dimensões estética e política de forma articulada, tal como já ocorreu em momentos 

diversos das concepções de paisagem. 

Historicamente, muitas elaborações de paisagem tinham o sentido 

estético/político de afirmação do poder das elites, tanto no contexto do continente 

europeu, quanto na exportação desse modelo para o continente americano, 

enquanto imposição colonial. A abordagem de paisagem sonora afrodiaspórica 

também busca uma proposição estética/política. No entanto, a lógica é bem outra: 

para nós, as paisagens afrossonoras são sentidas, pensadas e construídas como 

expressão artística/política de afirmação contracolonial, a partir das experiências e 

vivências em lugares-territórios negros, como afirmações de sua presença e de seu 

poder.  

 

5. Considerações Finais 
 

Por essas linhas apresentamos de forma sucinta o processo de 

desenvolvimento de um pressuposto de interpretação para paisagens sonoras 

afrodiaspóricas. Orientada para a observação dos índices da presença da 

ancestralidade negro-africana em alguns lugares-territórios nos quais tivemos 



 
 22 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

oportunidades de interagir, buscamos aprofundar as reflexões sobre a produção do 

espaço geográfico a partir de ontologias e epistemologias hereditárias do 

continente africano, presentes na atualidade de sua diáspora. 

Conforme mencionamos no decorrer da argumentação, estudos sobre essa 

produção a partir de elementos sonoros no contexto brasileiro ainda são recentes. 

Encaramos o desafio de aprofundar de forma crítica o uso do conceito de paisagem, 

sua abordagem geográfica e sua aplicação em relação a alguns modos de ser 

afrodiaspóricos, iniciando uma elaboração teórico-prática através da qual buscamos 

articular essa abordagem por meio de um recorte que entendemos como mais 

adequado às cosmopercepções negras em diáspora. 

Quando falamos de uma apresentação sucinta, afirmamos o foco, para esse 

artigo, na elaboração conceitual. Questões de embasamento em epistemologias, 

métodos e metodologias podem ser acessadas a partir de minha dissertação de 

mestrado (QUEIROZ, 2023), da mesma forma que terão continuidade no nosso atual 

processo de desenvolvimento no âmbito do doutorado. Dessa maneira, entendemos 

a presente elaboração como um aprofundamento contínuo de uma ciência viva, 

sempre em busca de aprimoramento em sintonia com as práticas de campo e 

imersão em outros lugares-território. 

Ainda temos muito a conhecer. Buscamos seguir o movimento da 

ancestralidade que vem nos conectando a diferentes espacialidades. Almejamos que 

essa dinâmica de encontros nos ofereça novas oportunidades para pensar outras 

formas de conceber mundos e produzir espaços, a partir, também de outros 

referenciais, como os de comunidades indígenas e afro-indígenas em contextos 

urbanos e rurais. Como desenrolar de nossa atividade militante, artística e científica, 

pretendemos encontrar, colaborar e fortalecer diferentes corporeidades e suas 

diferentes formas de enunciação e projeção espacial, suas sonoridades e demais 

expressões de criação de mundos. 

Portanto, muito ainda precisa ser aprofundado, o que nos anima a entender 

diferentes relações suscitadas pelo estudo das paisagens afrossonoras. Alguns dos 

pontos que merecem dedicação em um futuro próximo: a relação das referidas 

paisagens com a dimensão da temporalidade espiralar, em diálogo com a 

proposição de Leda Maria Martins; a referência dessa afroperspectiva com as 

geografias negras; refletir, para além da paisagem, sobre possíveis outras 

cosmofanias em comunidades negro-africanas; uma abordagem mais específica 

sobre a dimensão cosmológica da paisagem; e, por fim, realizar um maior 

detalhamento sobre as paisagens afrossonoras enquanto categoria de análise de 

lugares-territórios negro-africanos. A cada novo encontro temos mais indagações e 

mais possibilidades a se trilhar, pois múltiplos são os sentidos pelos quais 

ancoramos nossa escuta. 

 

 



 
 23 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

Referências 
 

ARAGÃO, Thaís A. Paisagem sonora como conceito: tudo ou nada? Revista Música Hodie, 

Goiânia, v. 19, 2019. DOI: 10.5216/mh.v19.53417. Disponível em: 

https://revistas.ufg.br/musica/article/view/53417. Acesso em 2 abr. 2023. 

ASANTE, Molefi K. Afrocentricidade como Crítica do Paradigma Hegemônico Ocidental: 

Introdução a uma Ideia. Ensaios Filosóficos, v. XIV, p. 9–18, 2016. Disponível em: 

http://ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo14/02_ASANTE_Ensaios_Filosoficos_Volum

e_XIV.pdf. Acesso em 18 dez. 2021 

BERQUE, Augustin. Paisagem-Marca, Paisagem-Matriz: Elementos da Problemática para 

uma Geografia Cultural. In: CORRÊA, R. L.; ROSENDAHL, Z. (Org.). Paisagem, Tempo e 

Cultura. Rio de Janeiro: Ed. UERJ, 1998. p. 84–91. 

BERQUE, Augustin. Onto/logique du paysage et dépassement de la modernité. Colloque 

AQAPA “À qui appartiennent les paysages en Asie?”. Tours, Jan, 2019. Disponível em: 

https://aqapa.hypotheses.org/files/2019/01/Berque-Onto.logique-du-paysage.pdf. Acesso 

em 2 abr. 2023. 

COLLOT, Michel. Le paysage africain: ancestral ou colonial? Études littéraires africaines, n. 

39, p. 11–24, 23 set. 2015. DOI https://doi.org/10.7202/1033128ar. Disponível em: 

https://www.erudit.org/en/journals/ela/2015-n39-ela02076/1033128ar/. Acesso em 2 

abr. 2023. 

FERREIRA GUIMARÃES, G. Geo-grafias negras & geografias negras. Revista da Associação 

Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S. l.], v. 12, n. Ed. Especi, p. 292–311, 

2020. Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/866. Acesso em 5 ago. 

2024.  

HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. La notion de personne en Afrique Noire. In: DIETERLEN, Germaine 

(ed.). La notion de personne en Afrique Noire. Paris: CNRS, 1981, p. 181 – 192. Disponível 

em: 

https://www.palasathena.org.br/downloads/amadou_hampat%C3%A9_b%C3%A2_ano%

C3%A7%C3%A3odepessoana%C3%A1fricanegra.pdf. Acesso em 2 abr. 2023. 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, J. (Ed.). História geral da Africa, I: 

metodologia e pré-história da Africa. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010. v. 1p. 166–205. 

MALANSKI, Lawrence. M. O interesse dos geógrafos pelos sons: alinhamento teórico e 

metodológico para estudos das paisagens sonoras. Raega - O Espaço Geográfico em 

Análise, v. 40, n. 0, p. 145–162, 23 ago. 2017. DOI 

http://dx.doi.org/10.5380/raega.v40i0.46154. Disponível em: 

https://revistas.ufpr.br/raega/article/view/46154. Acesso em 2 abr. 2023. 

MARCELINO, Jonathan. As marcas da colonialidade: raça e racismo na produção do 

pensamento geográfico. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as 



 
 24 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

(ABPN), v. 12, n. Ed. Especi, p. 435–457, 13 abr. 2020. ISSN 2177-2770. Disponível em: 

<https://abpnrevista.org.br/index.php/site/article/view/871>. Acesso em 02 abr. 2023. 

MARTINS, Leda. M. Afrografias da Memória: O Reinado do Rosário no Jatobá. 2. ed. Belo 

Horizonte: São Paulo: Mazza Edições; Editora Perspectiva, 2021. 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a Educação: Um Ensaio Filosófico para uma Pedagogia da 

Pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação (RESAFE), [S. l.], n. 18, p. 

62–73, 2012. DOI: 10.26512/resafe.v0i18.4523. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523. Acesso em 2 abr. 2023. 

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 

Educação Brasileira. Orientador: Orientador: Henrique Antunes Cunha Jr. - 2005. 353f. - 

Tese (Doutorado) - Universidade Federal do Ceará, Programa de Pós-graduação em 

Educação Brasileira, Fortaleza (CE), 2005. Disponível em: 

https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/36895. Acesso em 2 abr. 2023. 

OLIVEIRA, Julvan Moreira de. A Concepção de Pessoa na Perspectiva Afrodiaspórica. 

Problemata, v. 10, n. 2, p. 43–55, nov. 2019. DOI 

https://doi.org/10.7443/problemata.v10i2.49117. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/problemata/article/view/49117. Acesso em 2 abr. 

2023. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. Visualizando o corpo: teorias ocidentais e sujeitos africanos. Revista 

do PPGCS-UFRB-Novos Olhares Sociais, v. 1, n. 2, p. 294–317, 2002. Disponível em: 

https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/452. Acesso em 

2 abr. 2023. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A Invenção das Mulheres: Construindo um sentido africano para os 

discursos ocidentais de gênero. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

Ọ̀YỌ́, M. C. DE. O Batuque de Nação Ọ̀yọ́ no Rio Grande do Sul. 1. ed. São Paulo: Hucitec, 

2020. 

QUEIROZ, Gabriel. OuvidoChão - Identidades Quilombolas | Ep. 1: Quilombo Fidélix. Brasil. 

Cineclube Bamako, 2019. Disponível em: https://youtu.be/shoqG_BYCoI. Acesso em 2 abr. 

2023. 

QUEIROZ, Gabriel; FRANCO, Irla. OuvidoChão - Cartas Quilombolas. 2019. Instalação de 

Arte Sonora, Bamako Produção. Disponível em: https://ouvidochao.art/instalacao/. Acesso 

em 2 abr. 2023. 

QUEIROZ, Gabriel. OuvidoChão - Identidades Quilombolas | Ep. 2: Quilombo Flores. Brasil. 

Cineclube Bamako, 2021. Disponível em: https://youtu.be/iKrfUNqALQQ. Acesso em: 2 abr. 

2023 

https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/36895
https://ouvidochao.art/instalacao/


 
 25 

一 
 

 

 
Gabriel Muniz de Souza Queiroz. Paisagem afrossonora: um sentido afrodiaspórico para a percepção do espaço geográfico. 

 DEBATES | UNIRIO, vol. 29, e2925D6, 2025. 
 

QUEIROZ, Gabriel. Ecos de um lugar-território: índices de ancestralidade nas paisagens 

sonoras do Quilombo Flores entre 2018 e 2022. Dissertação - Porto Alegre: UFRGS, 2023. 

Disponível em: http://hdl.handle.net/10183/263748. Acesso em 5 ago. 2024. 

RAMOSE, Mogobe B. et al. Sobre a legitimidade e o estudo da filosofia africana / On the 

legitimacy and study of African Philosophy. Revista Ensaios Filosóficos, v. IV, p. 6–23, 2011. 

Disponível em: https://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo4/RAMOSE_MB.pdf. 

Acesso em 2 abr. 2023. 

RATTS, Alex. Eu sou atlântica - sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São Paulo: 

Imprensa Oficial, 2006. 

SANTOS, Antônio B. Colonização, quilombos: modos e significações. [s.l: s.n.] Brasília, 2015. 

SCHAFER, Raymond M. A Afinação do mundo: uma exploração pioneira pela história 

passada e pelo atual estado do mais negligenciado aspecto do nosso ambiente: a paisagem 

sonora. São Paulo: Ed. UNESP, 2001 

SUESS, Rodrigo. Geografia humanista e a geografia cultural: encontros e desencontros! a 

insurgência de um novo horizonte? Élisée - Revista de Geografia da UEG, v. 6, n. 2, p. 94–

115, 12. Jan. 2018. Disponível em: 

https://www.revista.ueg.br/index.php/elisee/article/view/6999. Acesso em 2 abr. 2023. 

http://hdl.handle.net/10183/263748

