
211 /

E
n

sa
io

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Governados pelos mortos: 
considerações sobre arte 
funerária a partir da antropologia 
das imagens

RESUMO

O artigo se propõe a olhar os cemitérios como lugares de imagens 
peculiares pelo momento histórico de sua construção e pelas funções 
que a arte funerária adquire em confronto com aspectos atuais da 
sociedade interligada pelos meios de comunicação de massa e pelas 
mídias digitais. Se os cemitérios resultam do esforço biopolítico de 
afastamento da morte, as cidades cresceram e se deixaram habitar por 
eles. Quais leituras são possíveis fazer do anacronismo das imagens 
que assistem ao trânsito dos vivos ao redor delas, tendo sido feitas 
para estar distantes?

Palavras-chave: Arte; Imagem; Imaginário; Cemitério. 

Mariana Ferreira Vieira*
Universidade de São Paulo (USP) – São Paulo/SP, Brasil

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5172-9246

iconotopiadosagrado@gmail.com

José Bento Machado Ferreira**
Universidade de São Paulo (USP) – São Paulo/SP, Brasil

ORCID: https://orcid.org/0009-0000-4170-5515

jbmferreira@alumni.usp.br

Doutoranda no Programa interdisciplinar em Humanidades, Direitos e Outras 
Legitimidades, junto à Universidade de São Paulo (FFLCH-USP). Pesquisadora do 
Laboratório do Núcleo de Antropologia Urbana da USP. 
CV: http://lattes.cnpq.br/5918961496215178

Doutor em Estética e História da Arte pela Universidade de São Paulo (USP). Atualmente 
é professor de Filosofia da Escola Viva e do Colégio Oswald de Andrade, ambos em São 
Paulo. CV: https://lattes.cnpq.br/9556115955554861

*

**



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

212 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

ABSTRACT

This article aims to look at the cemeteries as a place of peculiar 
imagery. This is given by the historical moment in which the images 
were constructed and the functions that funerary art acquired in 
confrontation with current aspects of society interconnected by the 
mass media and digital media. The cemeteries were originated by 
biopolitical efforts that tries to dissociate death from society. The 
cities grew adapting to it. This work presents an image anachronism 
that observes the transit of living. The same imagery that was made 
to symbolize society distancing from death.

Keywords: Image; Imagery; Art; Cemeteries. 

Governed by the dead: considerations on 
funerary art from the anthropology of images

RESUMEN

El artículo se propone a mira los cementerios como lugares con 
imágenes propias del momento histórico de su construcción y 
las funciones que adquiere el arte funerario en comparación con 
aspectos actuales de la sociedad interconectados por los medios de 
comunicación de masas y los medios digitales. Si los cementerios 
son el resultado de un esfuerzo biopolítico por mantener a raya la 
muerte, las ciudades han crecido y se han dejado habitar por ellos. 
¿Qué lecturas pueden hacerse del anacronismo de unas imágenes 
que asisten al tránsito de los vivos a su alrededor, habiéndose 
hecho distantes? 

Palabras clave: Arte; Imagen; Imaginario; Cementerio.

Gobernados por los muertos: consideraciones 
sobre el arte funerario desde la antropología de 
las imágenes



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

213 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Iconotopias da morte

Na época da “esquizofrenia” pós-moderna, que Jameson (1985, p. 18) descreveu como 

uma vertigem de significantes que pairam sem significados, potencializada pela “enxurrada de 

imagens” da era digital, a arte funerária aparece como anacronismo, no sentido da atualidade 

do passado-presente. Anjos e pranteadoras surgem acima dos muros erguidos para separar 

as cidades dos vivos e dos mortos. Suas posturas ora rígidas, ora patéticas, contrastam com a 

distração dos que transitam no “tempo do morto-vivo” (Han, 2018, p. 54-60). Elas surpreendem 

quem ainda se desvia das telas dos smartphones para entrevê-las pelas janelas dos ônibus 

quando se olha do alto e de passagem. 

Reformas motivadas pela “acentuação da sensibilidade” (Corbin, 1997) e pelo temor 

de “contágio da morte” (Foucault, 2013, p. 23) afastaram os túmulos das igrejas e dos centros 

urbanos na segunda metade do século dezenove (Reis, 1991). O deslocamento dos túmulos 

para espaços mais afastados exigiu uma nova marcação simbólica: “aqui jaz” (Figura 1) é a fala 

das imagens na arte funerária que se encontra nesses locais. 

Figura 1: Anjo aponta para a inscrição AQUI JAZ sobre placa de mármore, que envolve com o braço esquerdo. 
Cemitério da Irmandade Arcanjo São Miguel e Almas (Porto Alegre, RS).

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).

Belting referia-se à pessoa morta ao afirmar que as imagens antigas “proporcionavam 

uma experiência da ausência” (Belting, 1991, p. 110). Porém, os gestos e posturas, ou 

Pathosformeln1 (Didi-Huberman, 2013, p. 174) das imagens funerárias, muitas vezes alegóricas, 

encontradas nos cemitérios modernos, insistem em apontar para as presenças físicas dos 

restos mortais, para um “aqui” que produz um “agora”. Se, como afirma Belting, a ausência 

1   Pathosformeln (em tradução livre, “fórmulas de pathos”) é um conceito desenvolvido por Aby Warburg e retomado 
por Georges Didi-Huberman para designar certos gestos, expressões e posturas que se repetem em diferentes 
épocas e contextos culturais, ao longo da história da arte como formas condensadas de afetos e emoções intensas.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

214 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

é um pré-requisito originário da imagem, ou seja, se toda imagem carrega consigo a marca 

de algo ou alguém que não está mais presente, essas imagens funerárias atualizam esse 

sentido de ausência não apenas da pessoa falecida, mas também dos vivos: dos familiares e 

amigos, muitas vezes fisicamente distantes por conta das transformações urbanas e sociais, 

e emocionalmente afastados da morte pelas práticas contemporâneas que medicalizam e 

isolam o morrer (Elias, 2001).

Conforme Gruzinski (2006), a colonização causou uma invasão de imagens europeias 

nas Américas como forma de inibir a produção local e controlar melhor as colônias. Soberano é 

quem dispõe sobre o imaginário. Essa paráfrase das formulações de Carl Schmitt2 é o princípio de 

toda “iconocracia” (Mondzain, 2000, p. 59) e das guerras de imagens. O momento da construção 

dos cemitérios insere-se estrategicamente entre a formação de linguagens próprias na arte 

popular sacra, descrita por Etzel,3 e a consolidação dos meios de comunicação de massa no Brasil, 

entre as décadas de 1930 e 1960, com as difusões radiofônicas, fonográficas e, posteriormente, 

televisivas. Nesse meio tempo, ocorre a invasão peculiar das imagens funerárias que, assim como 

as imagens sacras, também provêm de matrizes europeias. Elas povoam até hoje os campos 

santos das capitais brasileiras. Sua estranha presença, ou anacronismo, exige reflexão. 

Se a fotografia “conduz a uma nova experiência da morte” (Belting, 1991, p. 121), então 

a que tipo de experiência conduzem as imagens digitais? O digital impõe alheamento ao vedar 

a troca de olhares. A digitalização se apresenta como uma promessa de eternizar as coisas, 

mas atira imagens na enxurrada onde se dispersam e somem nas nuvens. É muito fácil localizar 

certas imagens digitais mais evidentes, porém muitas outras ficam praticamente inacessíveis. 

Esse museu virtual do mundo, ou museu do mundo virtual, submete-se a uma expografia que 

prioriza certos documentos em detrimento dos outros. Como se comportam, nesse regime 

de visibilidade, as anacrônicas imagens dos cemitérios com as quais, ironicamente, devido ao 

crescimento das cidades, não cessamos de nos reencontrar?

As imagens religiosas encarnam um repertório barroco de emoções e afetos. Em 

público, no interior das igrejas, nas procissões, nos oratórios caseiros e portáteis, as imagens 

são cruciais na relação complexa entre as faces “santorial” e “oficial” do catolicismo (Teixeira, 

2012, p. 26). Despedida, maternidade, caridade, convívio, confiança, obediência, dor, são 

alguns dos sentimentos que essas imagens transmitem, prescrevem e regulam. Esses 

posicionamentos podem ser deduzidos a partir dos títulos de Maria e dos santos mais populares, 

as Pathosformeln do catolicismo santorial. Os encontros com as imagens rompiam o cotidiano 

nos momentos de prece. Atualmente, devido ao predomínio dos smartphones, encontros com 

imagens pertencem ao cotidiano. O controle sobre as imagens também é um controle sobre 

as emoções e sobre processos de subjetivação. No contexto urbano e religioso brasileiro, entre 

2  Carl Schmitt (1888–1985), jurista, filósofo e político alemão, tornou-se conhecido por sua teoria sobre soberania e 
exceção. A referência à sua ideia de soberania é aqui transposta para o campo das imagens, na chave interpretativa 
de Marie-José Mondzain, que associa a soberania à capacidade de determinar o regime do visível e do invisível, 
fundamentando a “iconocracia”, o regime dos ícones (Mondzain, 2000, p. 59).

3  Ema Etzel, em Imagens religiosas de São Paulo (1971), documenta o surgimento e consolidação de uma 
iconografia sacra popular urbana no Brasil. Seu trabalho é fundamental para situar o momento histórico em que 
as comunidades locais desenvolveram suas próprias linguagens visuais, antes de serem absorvidas pelos meios de 
comunicação de massa.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

215 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

o final do século XIX e meados do século XX, a complexidade social marcada pela convivência 

entre tradições populares e tentativas de normatização religiosa, bem como por tensões entre 

ruralidade e urbanização, impedia que esse controle fosse absoluto. Assim, Etzel descreve, por 

exemplo, nas festas do Divino, a persistência de um fundo inconsciente e pré-cristão. Na arte 

popular sacra se transmite, então, “contraposicionamentos” nos quais a sexualidade aflora, de 

modo que certas práticas religiosas do catolicismo santorial pudessem constituir heterotopias, 

ou, no caso dos espaços tornados heterotópicos por força de certas imagens, “iconotopias”4 

(Foucault, 2013, p. 27).

O processo de “romanização”5 regulamentou o uso das imagens enquanto o Estado 

brasileiro se separava da Igreja. O catolicismo oficial se afastava do catolicismo santorial e 

entrava em declínio. Nesse momento surgia no Brasil o “sistema teológico e doutrinário do 

pentecostalismo” (Silva, 2012, p. 219) que, ao longo do século vinte, expandiu-se e diversificou-

se. Enquanto isso, as cidades cresciam exponencialmente devido ao êxodo rural, as novas 

práticas funerárias se consolidavam com a realização dos funerais em lugares afastados e as 

imagens funerárias espalharam-se pelos cemitérios, então ainda relativamente distantes. Assim 

como as imagens religiosas, elas seguem matrizes europeias ou foram elas mesmas produzidas 

por escultores europeus, de acordo com Borges (2017, p. 37). E, assim como a arte popular 

sacra nos cemitérios brasileiros as imagens adquirem outros sentidos, passam a pertencer a um 

outro regime de visibilidade, uma outra vida, um Nachleben,6 vida póstuma ou “sobrevivência” 

no sentido de Tylor. Didi-Huberman entende que a noção difusionista de sobrevivência integra 

a “base teórica” da formulação de Warburg (Didi-Huberman, 2013, p. 65).

Porto Alegre é um caso exemplar. Nomeado presidente da Província de São Pedro 

do Rio Grande do Sul após sufocar a Revolução Farroupilha, Luís Alves de Lima e Silva, então 

Barão de Caxias e, posteriormente, único Duque da aristocracia imperial brasileira, determinou 

a construção do mais antigo cemitério da cidade durante o mandato iniciado em 1846. A 

três quilômetros do Hospital da Santa Casa, no centro, o cemitério erguido em 1850 foi o 

primeiro do complexo de cemitérios que se formaria no bairro do Alto da Azenha. A decisão 

de Caxias teria sido motivada pela erosão do antigo local de inumação, localizado em declive, 

de modo que, com o excesso de corpos resultante da guerra contra os farrapos, era comum 

que cães transitassem entre os restos mortais pelas ruas e crianças brincassem de fantasmas 

nas redondezas. A anedota sugere um colapso simbólico das fronteiras entre os vivos e os 

4   A ideia de iconotopia surgiu no contexto das discussões realizadas durante as leituras do curso de pós-graduação 
“O Corpo, a Lacuna, o Traço: Memória, Representação, Presença e Ausência dos Mortos nos Espaços Coletivos” 
(FLS5287-1), oferecido pelo Departamento de Antropologia da USP, em 2019. No artigo de Ferreira (2019), o autor 
explica que a aplicação do termo deriva da articulação entre o conceito de “heterotopia”, de Foucault, e a noção 
de “lugar das imagens”, de Belting, resultando assim na ideia de iconotopia, entendida como uma heterotopia 
produzida por imagens. 

5   A “romanização” foi um processo de centralização doutrinária e disciplinar da Igreja Católica, impulsionado pelo 
Vaticano a partir do século XIX, com o objetivo de reforçar a autoridade da cúria romana e uniformizar práticas 
religiosas em todo o mundo. No Brasil, esse processo resultou na repressão de expressões do catolicismo popular 
(ou “santorial”) e na tentativa de alinhamento às normas litúrgicas e devocionais europeias (Teixeira, 2012, p. 27).

6  Nachleben (em alemão, “vida posterior” ou “vida após a morte”) é um conceito desenvolvido por Aby Warburg 
para indicar a permanência e reatualização de formas visuais do passado, formas anacrônicas que se atualizam em 
contextos históricos distintos. Didi-Huberman (2013) destaca que essa noção dialoga com a perspectiva difusionista 
de Edward B. Tylor, para quem certos traços culturais sobrevivem mesmo fora de seus contextos de origem. 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

216 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

mortos, entre o sagrado e o profano, uma situação que se aproxima do que René Girard 

(1990) acaba chamando de “crise sacrificial”, sendo esta considerada o momento em que os 

mecanismos sociais de contenção da violência (como os ritos funerários e religiosos) falham, 

gerando desordem coletiva. A construção do novo cemitério, mais afastado do centro, surge 

como tentativa de restaurar a ordem por meio de uma reorganização espacial e simbólica 

da morte. A narrativa evoca, ainda, a tragédia de Antígona, quando o adivinho Tirésias alerta 

Creonte: “Altares e lares andam conspurcados por laivos de carne que arrancaram cães e aves 

ao cadáver desse filho de Édipo” (Almeida & Vieira, 2017, p. 79-80).

Embora as tragédias gregas sejam pródigas em exemplos de crise sacrificial, justamente 

em Antígona (Sófocles, 442 a.C.) a comunidade se convence de que a causa da crise é a 

proibição do cuidado com o corpo de um morto, com o agravante de seu oposto simétrico 

na condição da protagonista, emparedada no interior de uma gruta como pena por ter orado 

diante do irmão:

lançaste lá embaixo um ser de aqui de cima
impiedosamente dando a um vivo um túmulo,
enquanto reténs, negando-o aos deuses ínferos,
insepulto e sem exéquias, um cadáver (Almeida & Vieira, 2017, p. 79-80).

O século dezenove apresenta a notável reunião de positivismo e espiritismo. A 

descoberta do eletromagnetismo e as tecnologias do telégrafo e da fotografia proporcionam 

uma base científica para a hipótese da comunicação com os mortos. Marcas desta mentalidade 

estão presentes na capital gaúcha, como se vê pela citação de Auguste Comte no pórtico do 

Templo Positivista, localizado a meio caminho entre o centro e o Alto da Azenha, no caminho 

para os cemitérios: “os vivos são sempre e cada vez mais governados necessariamente pelos 

mortos”. A frase também decora o túmulo do jornalista e político Júlio Prates de Castilhos 

(1860-1903), “Patriarca do Rio Grande do Sul” (Figura 8).

Ao contrário de muitas imagens religiosas, as esculturas funerárias não são pintadas. A 

mera localização ao relento não explica definitivamente o fato. Imagens religiosas situadas em 

nichos ou mesmo cabines protegidas por vidros são comuns no Brasil. Soluções semelhantes 

poderiam ter sido adotadas nos cemitérios com mais frequência (figura 2). 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

217 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Figura 2: Postura orante, cemitério São José I (Porto Alegre, RS). 

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).

As cores das figuras santas transmitem vivacidade emocional. As esculturas funerárias 

foram produzidas como contraponto a essa vivacidade, então associada a uma cultura visual 

questionada pelo positivismo, pelo pentecostalismo e pela romanização. Era preciso que 

essas imagens fossem rígidas, solenes e clássicas. Mármore e metais sem pintura vinculam-

se à visualidade produzida no Renascimento, que criou a falsa impressão de que a escultura 

antiga não era pintada. Esculturas e relevos sem pintura remetem à definição convencional 

de arte clássica: dirigem-se à eternidade. A morte é uma “separação temporária da alma e do 

corpo” segundo a “cosmovisão religiosa” do cristianismo (Godelier, 2017, p. 19). As imagens 

funerárias não representam o sagrado, velam pela sacralidade dos restos mortais, que esperam 

o “momento da ressurreição” (Martins, 2015, p. 155). A beleza inconsútil a que aspira a pureza 

dos materiais, ironicamente tingida pela intempérie (Figuras 2 e 3), remete a uma consciência 

moderna a respeito da impossibilidade de manifestações do eterno na vida mundana. 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

218 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Figura 3: Lamentação pensativa (mão segurando o rosto) cemitério 
da Irmandade do Arcanjo São Miguel e Almas (Porto Alegre, RS).

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).

Figura 4: Lamentação (mão sobre o rosto), cemitério da Irmandade do 
Arcanjo São Miguel e Almas (Porto Alegre, RS).

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

219 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

O “sistema social burguês” precisou libertar os corpos da “antiga hierarquia social” para 

fazer do retrato o seu meio (Belting, 1991, p. 69). Essa arte funerária burguesa dá conta do 

desencantamento do mundo. Por isso ela se opõe à imagem popular sacra, associada a um 

mundo mágico que, nesse momento, renega-se. Tradicionalmente, as imagens produzem um 

“corpo simbólico que porta signos sociais do corpo vivo” (Belting, 1991, p. 91). Uma concepção 

moderna e burguesa de imagem, o retrato, credita ao indivíduo os seus signos sociais, reduz 

a imagem ao corpo físico e torna-se o principal vetor do regime de visibilidade que impõe a 

face como modo de identificação nos documentos oficiais e nas interações sociais. Vivemos o 

ápice desse regime na “pressão por transparência” (Han, 2018, p. 73) imposta pela mídia digital. 

As figuras orantes e lamentosas que encontramos certificam-se de que, junto com 

os restos mortais, foram-se também os papéis sociais, os gestos, os valores e todos os 

componentes que se aglutinavam para formar a pessoa. Em outras culturas, inclusive cristãs 

e ocidentais, esses elementos sobreviviam e embora a imagem tornasse visível uma ausência, 

ela assinalava a permanência deles em meio à comunidade que se formava em torno daquela 

imagem e daquela ausência. A sociedade burguesa moderna vincula a imagem ao indivíduo 

para constituir o retrato, o documento de identificação e o perfil digital. Ela enfrenta na morte 

a dispersão dos seus próprios valores. Por isso mesmo essa sociedade afasta-se dos mortos 

e da própria morte, diferentemente de todas as outras. Segundo Godelier (2017), enquanto 

é “invariante” a concepção de que o nascimento ocorre por meio da interferência de outros 

fatores além da fecundação, sendo a morte invariavelmente definida pela dissociação dos 

componentes aglutinados no momento do nascimento, a sociedade moderna também se 

distingue por negar essa interferência, ao atribuir o nascimento exclusivamente à fecundação. 

A crença na comunicação com os mortos e os apliques com fotografias sobre as lápides 

(Figura 5) comprovam o posicionamento biopolítico de acordo com o qual os signos sociais 

vinculam-se aos indivíduos e não pertencem mais à comunidade. 

Figura 5: Lápide com estatueta e fotografias no Memorial Martim Lutero I. Cemitério da Santa Casa (Porto Alegre, RS).

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2110 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Figura 6: Pranteadora com braços cruzados à frente do peito, a mão esquerda sustentando o braço direito, que 
guarda junto ao lado esquerdo do peito um livro intitulado VIRTVS. Cemitério da Santa Casa (Porto Alegre, RS).

Fonte: Fotografia de Laila Funck Batista (2019).7

Por isso lamentam as figuras da arte funerária nos cemitérios brasileiros: não pela 

ausência das pessoas físicas, mas pela debilidade dos signos sociais entre os vivos, em contraste 

com outros tempos e outras culturas dos quais o imaginário ainda transmite uma memória e 

produz imagens sobreviventes.

A cultura visual da arte funerária foi criada por artistas europeus identificados com o 

simbolismo. Com isso, afasta-se do barroco brasileiro, por sua vez associado ao catolicismo 

santorial, cujas práticas reforçam o sentido comunitário dos posicionamentos oficiais e signos 

sociais. A pintura de Puvis de Chavannes (1824-1898) foi seminal para o simbolismo. Em 

7   Autoria fotográfica de Laila Funck Batista, aluna do Bacharelado em História da Arte do Instituto de Artes/IA da 
Universidade Federal do Rio Grande de Sul/UFRGS. Porto Alegre/RS.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2111 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

suas figuras estáticas, ressurge a figuração rígida afastada pela arte clássica. Seja na forma da 

leveza e graça, seja em meio aos êxtases e paixões, os modelos acadêmicos e eclesiásticos 

prescreviam o movimento e a emoção. Figuras femininas absortas ou alheadas podem ser 

vistas em Manet (1832-1883), Gauguin (1848-1903), Moreau (1826-1998), Redon (1840-1916), 

Klimmt (1868-1918), Modigliani (1884-1920) e outros, mas têm Puvis como precursor. Elas 

são as matrizes das figuras femininas que povoam os cemitérios brasileiros. Amadeo Zani 

(1869-1944) e Francisco Leopoldo e Silva (1879-1948) em São Paulo, Jacob Aloys Friedrichs 

(1868-1950), Alfred Adloff (1874-1948), João Vicente Friedrichs (1880-1962) e André Arjonas 

(1885-1970), em Porto Alegre, são alguns dos escultores que disseminaram pelos cemitérios 

brasileiros essas Pathosformeln do desencanto. 

A célebre Musa impassível, criada por Victor Brecheret para o túmulo da poetisa 

Francisca Júlia (1871-1920), a partir de um dos seus poemas, é mais uma entre essas ninfas 

enlutadas, chancelada pelo prestígio do artista em incursão pela arte funerária.

Figura 7: Musa impassível, Victor Brecheret, 1922.

Fonte: Acervo Pinacoteca de São Paulo, n° inventário: PINA08742. Disponível em: https://acervo.pinacoteca.org.
br/online/ficha.aspx?id=19079&ns=201000&lang=BR&c=escultura&IPR=7601.

https://acervo.pinacoteca.org.br/online/ficha.aspx?id=19079&ns=201000&lang=BR&c=escultura&IPR=7601
https://acervo.pinacoteca.org.br/online/ficha.aspx?id=19079&ns=201000&lang=BR&c=escultura&IPR=7601


Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2112 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Autor dos monumentos paulistanos às Bandeiras e ao Duque de Caxias, Brecheret 

compreendeu as potencialidades da figuração rígida a serviço da “identificação afetiva” (Löwy, 

2005, p. 70) com figuras heroicas. Sua Musa, porém, embora busque a impassibilidade referida 

nas demais imagens, flana pela dimensão etérea, conforme se vê pelo tecido esvoaçante que 

lhe revela as formas do corpo, não mencionado em nenhum nos dois sonetos que receberam 

esse título. Em meio às pranteadoras com suas lamentações solenes, ela destoa pelo excesso 

e pela incompreensão acerca do lamento. O nome de Brecheret, porém, encobre o de Zani e 

dos outros artistas que compreenderam melhor a iconotopia dos cemitérios. A arte funerária 

herda o apreço clássico pela pureza do material e evita a cor para se afastar da vivacidade 

emocional barroca. Mas também evita o movimento e repõe a figuração rígida. Brecheret tenta 

reproduzir a visão celestial evocada pela poetisa que idealmente lhe seria dada no pós-vida. 

Não há nela a despedida solene das pranteadoras, mas idealização e encantamento. 

Ninfas em luto lamentam pelo desencantamento do mundo. O repertório de gestos, 

afetos e emoções que elas transmitem se opõe ao da imagem sacra. Embora o cemitério seja 

o “mais evidente exemplo da heterotopia” (Foucault, 2013, p. 23), os cemitérios brasileiros são 

ainda mais heterotópicos por exercerem contra posicionamentos com imagens, iconotopias 

que contrapõem ao mundo mágico do catolicismo, um secularismo individualista. A mão 

erguida para o céu, com os olhos fixos no alto (Figura 2), anseia por um “substituto tecnológico 

do Céu cristão” (Belting, 1991, p. 121) que os meios de comunicação de massa e a revolução 

digital já proporcionam. 

Certos elementos se repetem na arte cemiterial, compondo uma espécie de repertório 

visual padronizado: flores e tochas caídas atestam a mortalidade dos vínculos sociais, não 

apenas das aglutinações momentâneas de vínculos entre indivíduos. O pesar desvanecido 

(Figura 4) ou a postura ereta e resiliente, porém pesarosa e reflexiva, (Figura 6) não se ressentem 

da falta da pessoa, mas da inexistência da comunidade que era capaz de constituir vínculos que 

perpassam as pessoas e não morrem com elas. 

Heterocronias: da presença dos mortos e do gênero lapidário

A evocação de imagens no cemitério indica a presença do problema da morte na vida 

dos “vivos”. A que se destinam os cemitérios? Eles são um lugar de esquecimento ou lugar 

de lembrança? Nos séculos XII e XIII muitos debates sobre a finalidade do cemitério foram 

realizados entre teólogos e juristas para definir tanto o estabelecimento dos cemitérios em sua 

dimensão física, quanto a espacialização do sagrado (Lauwers, 2015, p. 24-25). O cemitério tem 

certamente uma dimensão anacrônica que não se atualiza. Sua terra parada não se transforma 

em terra produtiva e não pode abrigar os vivos. Segundo Lauwers, supracitando Cursente, 

no século XII, São Bertrando de Cominges “foi violentamente atacado por um homem que 

desejava edificar sua morada no cemitério de Saint-Gaudens: ‘Aqui, são as casas dos mortos, 

não as dos vivos, que devem ser edificadas’” (Lauwers, 2015, p. 323). Aliás, o espaço consagrado 

aos mortos fica estritamente reservado a estes a partir do século XIII, com a proibição das 

autoridades eclesiásticas de construções e habitações das casas dos vivos, com ordens 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2113 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

expressas para que as casas que estivessem construídas fossem imediatamente demolidas. 

O autor explicita essa condenação do uso do espaço e a imposição da nova regra por meio 

dos documentos dos estatutos sinodais da época nos quais clérigos discutem articulando os 

princípios jurídicos com a dimensão teológica dos cânones sagrados, de tal forma que: “Para 

justificar essas proibições, invoca-se também, transformando pouco a pouco, a antiga máxima 

jurídica: ‘o que adere ao sagrado ou ao religioso é sagrado e religioso’, e até ‘o que adere aos 

lugares religiosos é religioso’” (Lauwers, 2015, p. 325-326). 

Pensando no cemitério como espaço social de mediação simbólica entre o mundo dos 

vivos e o mundo dos mortos, o túmulo parece indicar a lacuna de uma passagem, um buraco 

incontornável no qual corpos são depositados e depois de algum tempo não mais lembrados. 

Tudo em certo tempo se transforma em pequenos vestígios e indicativos de uma vida particular 

que se foi e doravante dependeria de uma relação de continuidade da qual somente a memória 

do morto, afetiva ou não, daria conta. É, pois, esta disposição dos vivos que garantiria uma espécie 

de “sobrevida” ao ser desaparecido, preenchendo simbolicamente a lacuna que irrompe no vazio 

da vida, como que compensando na via da sensibilia a recorrente fórmula relativa àquele que 

“não está mais entre nós”. Seja como for, em sua dimensão simbólica, o cemitério consolida o 

espaço dos vivos de modo a converter em enigma o problema incontornável da morte.

A propósito, Jean Ziegler, em um estudo sobre a sociologia da morte, realizou uma 

pesquisa comparativa no Brasil em diálogo com Roger Bastide. Neste estudo, o autor traça: 

“relações entre o projeto econômico e social do capitalismo mercantil e as imagens da morte 

que ele produz”, uma “tanatopráxis das sociedades capitalistas mercantis do Ocidente” (Ziegler, 

1977). Segundo Ziegler, toda tanatopráxis da sociedade mercantil busca privar o homem da 

consciência da finitude e da própria experiência da morte, a qual certamente colide com a 

predeterminação ideológica de projeto de vida do homem que produz a mercadoria e é ao 

mesmo tempo a própria mercadoria. A morte então assume o lugar de um acontecimento-

obstáculo para a sociedade mercantil que, por sua vez, cria estrategicamente sistemas de 

isolamento, os quais agem em conjunto, tecendo diversas redes de significados para que a 

“máquina social” possa continuar produtiva. 

Se assumirmos mesmo com todas as consequências esta análise, justamente a arte 

tumular com suas inscrições lapidárias, busca resolver o problema que a morte evidencia: o 

escancaramento da materialidade do corpo, já que é nisso mesmo que a morte retorna para 

vida e pontua nela uma relação de intensidade. Pois esse corpo morto é aquele que não mais 

produz; que segue para o nada social. A putrefação do corpo é objeto de repulsa pela cultura 

que trata de empreender formas de lidar com o aspecto aterrorizante da morte. 

O pensamento de Didi-Huberman se propõe a considerar a produção das imagens em 

seus dispositivos culturais para pensar a relação entre imagem e real. Para ele:

Não se pode falar do contato entre a imagem e o real sem falar de uma 
espécie de incêndio. Portanto, não se pode falar de imagens sem falar 
de cinzas. As imagens tomam parte do que os pobres mortais inventam 
para registrar seus tremores (de desejo e de temor) e suas próprias 
consumações (Didi-Huberman, 2012, p. 210). 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2114 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Podemos compreender melhor então um contexto no qual a ala dos positivistas no 

cemitério de Porto Alegre foi estabelecida: “você não morrerá nunca”, em latim, embaixo 

de um altar esculpido aos moldes gregos para homenagear um grande jurista8 “amigo de 

Getúlio”.9 Prova de que vínculos sociais se transformaram em vínculos espaciais no cemitério. 

Não surpreende o caráter exuberante da morte quando pensamos com Bataille (2014, 2021) 

para o qual a morte é a forma mais definitiva, mais soberana do dispêndio. Então, a rica arte 

tumular esmerada em seus detalhes tão exultantes quanto dispendiosos é a prova material 

da reprodução do excesso dispendioso da morte, ao menos de sua soberania. No caso dos 

positivistas, há por certo que enaltecer a vida gloriosa em oposição à finitude bruta, conforme 

inscrições tumulares do tipo “você não morrerá nunca”, “vida reta e livre de vícios”, “é doce e 

adequado morrer pela pátria” e “regressa ao teu lugar”, sempre em latim, como se esta língua 

morta erudita, consagrada pela literatura, desse ao túmulo a mesma dignidade e o mesmo 

estatuto atemporal. Não morrerá nunca o morto ali enterrado se o discurso puder incorporá-lo 

às disposições linguajeiras que o perpetuam no gênero lapidário. Aqui, os mortos silenciados 

no tempo e pelo tempo podem continuar falando pela linguagem recorrente dos túmulos. 

A morte então se torna apenas um mote para que os vivos se perpetuem, mesmo após sua 

ocorrência, valendo-se de seu projeto progressista, de modo a não deixar de fora nem mesmo 

os que perecem. 

A ordem positivista nesse sentido não apenas tolera, neutraliza, anula a desordem da 

morte, mas a trabalha a seu favor, rearticulando os elementos a ela ligados, como o fatídico, 

o sinistro e o trágico, em um devir de permanência. A arte tumular realizada nos túmulos dos 

positivistas parece querer suplantar o problema do obstáculo da morte a fim de que o projeto 

político não se finde ou não se apague diante da morte. Governados pelos mortos, pelas 

experiências que estes tiveram em vida, pelo legado que eles deixaram, a política é feita no 

tempo presente e pensada para o progresso futuro, por isso a pátria chora a perda de um filho 

dedicado à sua “ordem e progresso”; estamos falando do túmulo de Júlio Prates de Castilhos, 

“Patriarca”. Segundo a literatura corrente, ocorre uma junção entre o apogeu da arte funerária 

em Porto Alegre e o apogeu do governo positivista figurado em Júlio de Castilhos, cujo culto 

cívico se dava pelo espraiamento do poder econômico naquele período e pelo financiamento 

do estado na construção de monumentos, mausoléus e sepulturas de pessoas importantes 

para a manutenção e perpetuamento da própria política positivista.  

Sobre este aspecto, o governo dos vivos pelos mortos nos coloca diante do tempo 

contínuo, perene, que se constitui como força homogênea atuante na vida dos vivos, 

completamente permeada por forças heterogêneas que fragmentam e atravessam a experiência 

8   Trata-se do túmulo de Maurício Cardoso (1888-1938) - Mausoléu 118, 1º quadro (direita), escultor Caringi, que 
será analisado no decorrer do texto. 

9   É importante dizer que o contato com o Cemitério da Santa Casa de Porto Alegre foi feito através de uma visita 
guiada organizada pela Associação Brasileira de Estudos Cemiteriais- ABEC por ocasião do IX ENCONTRO ABEC: 
Cemitérios: gestão, culturas e religiosidades, realizado entre os dias 24 e 27 de julho na cidade de Porto Alegre, 
no qual tive o imenso prazer de participar apresentando um pouco dos desdobramentos da minha pesquisa do 
mestrado. Nesta oportunidade pudemos contar com Véra Lucia Maciel Barroso (CHC Santa Casa) e Luiza Fabiana 
Neitzke de Carvalho, professora da UFPel como guias. “Amigo de Getúlio” foi uma fala espirituosa durante a visita, 
que me fez despertar para o vínculo afetivo das relações que estão além do institucionalmente dado.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2115 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

do ser no mundo. Portanto, a circulação do tempo neste caso condensa uma força contínua 

que se estabelece na relação de contiguidade entre o estático e o dinâmico do movimento 

heterogêneo da vida e do movimento homogêneo da cultura. Assim, o cemitério se insere não 

apenas no mundo das heterotopias, nas quais tempo e espaço incompatíveis se conectam 

como também são heterocronias. Vejamos as considerações de Foucault que instigaram 

esta construção de pensamento: “Ocorre que as heterotopias são frequentemente ligadas a 

recortes singulares de tempo. São parentes, se quisermos, das heterocronias. Sem dúvida, o 

cemitério é o lugar de um tempo que não escoa mais” (Foucault, 2013, p. 25).

Assim, para Foucault “há heterotopias que são ligadas ao tempo”: congelar o tempo, 

a memória, a latência da vida em um espaço excepcional, presentificando todas as épocas 

e experiências num locus fixo parece ser o empreendimento mais patente do cemitério. Tal 

empreendimento, certamente, não poderia se fazer sem um culto à catedral da memória 

erguida pela cultura. Como se sabe, os monumentos são erigidos para serem vistos, para 

atraírem atenção, que eles servem para lembrar o “inesquecível fulano”. Porém, é preciso ainda 

pensar o que eles querem representar. Em uma paisagem cemiterial os monumentos parecem 

querer expressar objetivamente um sentimento vivo: a invocação da perpetuidade da pessoa 

morta, de suas lembranças, de sua vida em estado pleno. Voltando à análise sobre a ala dos 

positivistas do cemitério Santa Casa de Porto Alegre, fotografamos meio “às cegas” para só 

depois pensar numa composição. Poderíamos acrescentar aqui o nosso estranhamento diante 

da visualidade das representações do poder positivista na política brasileira e rio-grandense do 

sul. Não que não soubéssemos, mas, as lembranças deste poder estavam meio apagadas e aos 

poucos foram sendo absolutamente reavivadas em nossa cabeça. 

Difícil não dizer que as mensagens de cunho patriótico não ressoavam com certa 

atualidade. O que nos fez pensar em sua força anacrônica, as quais se tornam cada vez mais a 

expressão do que se estrutura como atual em nosso país. Além dos “vivos serem governados 

para sempre pelos mortos”, ainda temos os dizeres tumulares impressos no túmulo de Maurício 

Cardoso (1877-1938), figura conhecida (professor universitário e advogado). Como político, 

chegou a ocupar interinamente o cargo de interventor federal 1937, período do Estado Novo no 

Rio Grande do Sul.10 Deve-se levar em conta que na noção de presença permanente do morto 

o sentido do sagrado, qual seja, o de ressaltar a distinção de um corpo atuante, como uma 

lembrança inalterável. Este movimento heterocrônico fixa o sentido em uma temporalidade 

que pode ser ativada a cada momento ou não, sem que com isso o monumento perca a sua 

importância lacunar. 

É preciso recorrer, em tempo, à escritura lapidar de Maurício Cardoso: “NÃO MORRESTE, 

TEU ESPÍRITO PERMANECERÁ SEMPRE PARA TODOS CÉLEBRE/CELEBRADO NA PÁTRIA E 

BEM AVENTURADO EM DEUS”11 (Figura 6). Seguramente, a reversão da ausência do corpo em 

10  Para maiores informações sobre esta conhecida figura consultar o site: https://cpdoc.fgv.br/producao/dossies/
AEraVargas1/biografias/mauricio_cardoso 

11  “NON OBIISTI OMNIS TUA SEMPER MENS REMANEBIT IN PATRIA CELEBRATA INQUE BEATA DEO". Tradução feita 
por Thissiane Fioreto, professora adjunta de Língua e Literatura Latina e Filologia da FACALE/UFGD - Dourados/ 
MS, a quem agradecemos vivamente.

https://cpdoc.fgv.br/producao/dossies/AEraVargas1/biografias/mauricio_cardoso
https://cpdoc.fgv.br/producao/dossies/AEraVargas1/biografias/mauricio_cardoso


Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2116 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

presença evocada em índice tumular, ou seja, do morto que não morre in memoriam, já que 

sua anima habita a lápide em signo, mostra-se inscrita no mundo dos vivos, sendo ao mesmo 

tempo acolhida no mundo dos bem-aventurados, cujo acesso não é dado a qualquer pessoa. 

Somente para aqueles que tiveram uma vida pautada por adesão ao credo de tal maneira que 

seja, no limite, bem-amado e reconhecido pelos homens e por Deus. 

Figura 8: Mulher, segurando a bandeira do Brasil, representa a República brasileira em luto. No topo, uma águia de 
asas abertas simboliza a liderança do político Júlio de Castilhos. Em destaque, a frase "os vivos são sempre e cada 

vez mais governados pelos mortos". Cemitério da Santa Casa (Porto Alegre, RS)

Fonte: Fotografia de Mariana Vieira e José Bento Machado Ferreira (2019).

Há que se destacar que “a imortalidade é percebida como conservação da memória 

do líder morto, símbolo e modelo para as gerações futuras” (Meneghel et al., 2003, p. 692). Eis 

um apontamento que reforça para nós a importância do olhar antropológico, de modo a não 

perder de vista as relações pessoais e coletivas nesse âmbito da imagem, justamente em que 

importa pensar a presença dos mortos nos gêneros lapidários. A corporalização da morte nas 

imagens, nas inscrições tumulares, desempenha um papel simbólico fundamental no processo 

pelo qual o homem em suas representações demonstra o caráter ativo da morte, no sentido 

de que a cultura da morte se produz de modo a preencher as lacunas de seu significado como 

resposta. Enquanto os homens inscrevem nos túmulos a memória de seus mortos, também 

se inscrevem ao mesmo tempo como testemunhas de um reconhecimento, que é o de sua 

presença no mundo e da vida mesma. 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2117 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Conclusão 

A ordem positivista nega os mitos e a metafísica em nome da ciência, mas acata o 

espiritismo. A combinação notável sobrevive nas esculturas femininas orantes e pranteadoras 

que povoam os cemitérios com as Pathosformeln do desencantamento. Esculturas femininas 

orantes e pranteadoras, comuns nos cemitérios brasileiros, expressam gestos de dor, luto e 

resignação que encarnam afetos simbólicos próprios do fim do século XIX. 

Produzidas por escultores influenciados pelo simbolismo europeu do final do século 

XIX, essas imagens funerárias no Brasil evocam um repertório visual que remonta, por sua vez, 

à tradição dos ícones bizantinos, cuja rigidez formal deriva da arte oriental. Essas esculturas 

apresentam imagens recriadas no Brasil por escultores inspirados pelo simbolismo europeu do 

final do século XIX. Nessas esculturas, reconhecem-se Pathosformeln do desencantamento 

moderno: expressões de dor contida, melancolia e reverência. A demarcação do local físico 

de deposição dos restos mortais de indivíduos e famílias também assinala o afastamento da 

comunidade, que convive menos com os túmulos, desde que eles passaram a habitar os 

cemitérios construídos em lugares afastados. O “aqui-e-agora” do lugar está diretamente 

ligado à forma física das imagens. O advento da “reprodutibilidade técnica” no século XX 

transforma as relações entre imagem e lugar. Com a “perda da aura”, conforme Benjamin 

denomina o caráter único da imagem física, fotografias e filmes estão em toda parte e em 

nenhuma parte (Benjamin, 2013, p. 15). A constituição de um espaço virtual, o “ciberespaço”, 

amplifica a reprodutibilidade técnica. Nele, segundo Belting, “substituímos o lugar das imagens 

por imagens do lugar” (1991, p. 40). A alteridade entre o ciberespaço e os lugares tradicionais 

das imagens é tal que Belting utiliza, para caracterizá-la, a noção foucaultiana de “heterotopia”.

A conexão entre certas esculturas funerárias e os lugares onde estão torna-as contra-

exemplos importantes da iconicidade digital. Embora essas esculturas sejam muitas vezes 

reproduzidas de cemitério em cemitério, não as imaginamos deslocadas desse contexto. 

A vida dessas imagens, isto é, os vínculos que as pessoas criam em torno delas e a partir 

delas, está diretamente ligada aos locais que elas demarcam. Se elas fossem removidas dos 

cemitérios para outros lugares, como um museu, por exemplo, seriam desprovidas dessa vida 

politicamente qualificada. Não morreriam, mas seriam condenadas a uma espécie de “vida 

nua” das imagens, conforme formulação de Agamben e por oposição a uma “vida de relação” 

(2007, p. 167). Elas conectam os restos mortais invisíveis aos visitantes, assim como as imagens 

religiosas conectam os fiéis aos espíritos das pessoas santas.

Toda relação com imagens pressupõe animação e, uma vez que a animação conecta 

imagens físicas e mentais, toda animação envolve intermedialidades. Embora o espaço virtual 

esteja repleto de intermedialidades, o analógico rasga-o, explicita a pressão por transparência, 

assim como os apliques das colagens cubistas rompiam a representação naturalista. Assim, 

apesar das frequentes manifestações do analógico no digital, o objetivo do digital é indexar, 

esquadrinhar, absorver e assimilar tudo o que ainda for analógico. Nos altares espontâneos que 

se formam em lugares públicos, assim como nos lugares tradicionais das imagens de culto, é 

comum encontrar sobreposições de imagens provenientes de diversos meios. Não estamos 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2118 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

diante do meio quando estamos diante da imagem. Porém, quando ocorre sobreposição, ou 

intermedialidade, explicita-se o meio, que de outro modo se elide.

Os cemitérios são lugares ricos da intermedialidade praticada espontaneamente pelas 

pessoas, apesar de disposições institucionais para disciplinar e conter essas práticas, como no 

túmulo de Domitila de Castro Canto e Melo, a Marquesa de Santos, no Cemitério da Consolação 

em São Paulo. Em Porto Alegre (Figura 5), observamos a contiguidade entre fotografias e uma 

estatueta de Nossa Senhora no cemitério luterano. A figura de Maria com uma coroa observada 

por uma criança orante identifica Nossa Senhora de Caravaggio. A imagem da visionária Joaneta 

recebendo a aparição foi trazida para o Brasil no século XVIII, mas a imagem mais difundida no 

Rio Grande do Sul, onde esse culto acena ritualmente aos luteranos em nome da unidade da fé, 

foi esculpida por Pietro Stangherlin, em 1885. Essa é a matriz daquela que aparece no cemitério 

em meio às fotografias. Curiosamente, o meio moderno, a fotografia, está incrustado na lápide, 

enquanto o meio tradicional, a imagem religiosa, insinua-se, penetra furtivamente, em meio às 

imagens memoriais. Além disso, assim como as imagens de Nossa Senhora de Fátima (muitas 

vezes acompanhada da fotografia das crianças visionárias), mais populares em outras regiões 

brasileiras, a estatueta apresenta, ela mesma, uma intermedialidade, uma vez que ela não 

representa a santa como as outras, mas a aparição na visão de Joaneta.

Constitutivas dos vínculos interpessoais, legitimadoras de interações sociais e 

subjetividades, as imagens são motivos de disputas, mas a sua circulação e as práticas icônicas 

são dificilmente controladas. Até mesmo ali onde elas foram destruídas por disposições 

iconoclastas, intensificaram-se as imagens mentais dos sonhos e memórias. 

Figura 9: Imagens católicas e afrobrasileiras depositadas em nichos do cemitério desativado da Igreja do 
Santíssimo Sacramento do Pilar e Santa Luzia (Salvador BA)

Fonte: Fotografia de José Bento Machado Ferreira (2014).

Em Salvador, na Igreja do Santíssimo Sacramento do Pilar e Santa Luzia, preserva-se 

o antigo cemitério, desativado. O espaço ao lado da igreja não se confunde com ela senão 

por uma passagem estreita e pouco utilizada. Os nichos vazios anacronicamente prestam 



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2119 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

testemunho do tempo em que os túmulos ficavam perto das pessoas e da sua remoção. 

Nesses nichos, observamos uma prática notável. Estatuetas de devoção privada não apenas 

cristãs, mas também afro-brasileiras (Figura 9) estavam ali dispostas, sugerindo uma prática 

silenciosa, porém significativa. Assim como a Nossa Senhora no cemitério luterano, a presença 

dessas estatuetas no cemitério desativado é furtiva, porém tolerada. Observando com cuidado, 

era possível perceber que todas elas possuíam pequenas danificações. Estavam quebradas. 

O cemitério desativado da Igreja do Pilar em Salvador tornou-se um cemitério de 

imagens. Reativou-se por uma prática icônica típica do catolicismo santorial, perceptível 

tanto na capital baiana quanto na capital gaúcha. Os portadores dessas imagens decidiram se 

desfazer delas por causa das danificações, mas a forma do descarte não poderia ser a de uma 

coisa qualquer. Nenhum desencantamento do mundo parece forte o bastante para fazer com 

que o cadáver seja descartado como uma coisa qualquer. As imagens danificadas depositadas 

no cemitério desativado atestam uma prática análoga. Tanto os seus portadores quanto os 

responsáveis pelo espaço tiveram certo pudor de destruir as imagens danificadas, quaisquer 

que fossem as motivações para descartá-las. É comum observar locais onde imagens católicas 

e afro-brasileiras são quebradas e descartadas por incentivo de posicionamentos iconoclastas 

neopentecostais. Nesses locais ocorre também um pudor de descartar imagens como coisas 

quaisquer, mas não o de destruí-las. Esse mesmo pudor, porém, não se aplica de forma 

homogênea. Em espaços marcados por práticas iconoclastas de matriz neopentecostal, 

imagens católicas e afro-brasileiras também são quebradas e descartadas. Nesses casos, o 

ato de destruir parece autorizado pela doutrina neopentecostal; mas mesmo aí, observa-se 

frequentemente um escrúpulo em tratar os restos como lixo comum, ordinário. Desse modo, 

a persistência simbólica dessas imagens (mesmo quebradas, rejeitadas, descartadas) revelam a 

força residual do sagrado na cultura material.

As figuras 5 e 9 apresentam situações análogas observadas em espaços muito 

diferentes. Ambas comprovam os limites do desencantamento e a sobrevivência das práticas 

icônicas, apesar do afastamento da morte. As relações entre a imagem e a morte são vivas, no 

sentido de que produzem vínculos e sentidos para a comunidade que se forma ao redor delas, 

como em todo rito funerário. Enquanto a morte fizer um tal sentido para as pessoas, seja na 

forma desencantada das despedidas das pranteadoras ou nas práticas icônicas espontâneas, o 

regime de visibilidade que governa a vida será menos absoluto, mais poroso, mais permeável 

a diversidades e contestações. Se, para a razão filosófica, a morte dispõe todas as coisas em 

perspectiva, a partir da antropologia das imagens é possível afirmar que a morte ainda resiste 

à digitalização do mundo da vida, onde estamos sempre diante do mesmo e preservados da 

negatividade do outro em bolhas de positividade. Uma negatividade produtora de vínculos, 

disparadora de práticas icônicas, formas de vida e subjetividades para além dos sujeitos, a 

morte constitui lugares de imagens que se contrapõem ao controle total e à pulverização dos 

significados promovidos pelo enxame nas infovias.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2120 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Referências bibliográficas 

Agamben, G. (2007). Homo sacer. Editora da UFMG.

Almeida, G de & Vieira, T. (2017). Três tragédias gregas. Perspectiva. 

Bataille, G. (2014). A parte maldita: Precedida de a noção de dispêndio (P. Neves, Trad.). Autêntica.

Bataille, G. (2021). O erotismo (H. C. L. Araújo, Trad.). Ubu.

Belting, H. (1991). An anthropology of images. Princeton University Press.

Benjamin, W. (2013). A obra de arte. Contraponto.

Borges, M. E. (2017). A arte funerária no Brasil (1890-1930). Editora da UFG.

Corbin, A. (1997). Le miasme et la jonquille. Flammarion.

Didi-Huberman, G. (2012). Quando as imagens tocam o real. Revista Pós. Escola de Belas Artes, 
2(4), 206-219.

Didi-Huberman, G. (2013). A imagem sobrevivente: História da arte e tempo dos fantasmas 
segundo Aby Warburg. Contraponto.

Elias, N. (2001). A solidão dos moribundos: Seguido de Envelhecer e morrer. Zahar.

Etzel, E. (1971). Imagens religiosas de São Paulo. Melhoramentos.

Foucault, M. (2013). O corpo utópico e as heterotopias. N-1.

Girard, R. (1990). A violência e o sagrado. Paz & Terra.

Godelier, M. (org.). (2017). Sobre a morte. Edições Sesc.

Gruzinski, S. (2006). A guerra das imagens. Companhia das Letras.

Han, B-C. (2018). No enxame. Vozes.

Jameson, F. (1985). Pós-modernidade e sociedade de consumo. Novos Estudos, 2(12). https://
novosestudos.com.br/produto/edicao-12/#58d4c67555e3e

Lauwers, M. (2015). O nascimento do cemitério: lugares sagrados e terra dos mortos no 
Ocidente medieval. Editora da Unicamp.

Löwy, M. (2005). Walter Benjamin: aviso de incêndio. Boitempo.

Martins, J de S. (2015). Tempo e espaço nos ritos funerários da roça. In J. de S. Martins. 
Linchamentos: A justiça popular no Brasil (pp. 151-163). Contexto.



Governados pelos mortos: considerações sobre arte funerária a partir da 
antropologia das imagens

2121 /

Mariana Ferreira Vieira
José Bento Machado Ferreira

REVISTA M. - ISSN 2525-3050
Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, e13420, jul./dez. 2025
DOI: 10.9789/2525-3050.2025.v10n20.e13420

Meneghel, S N.; Abbeg, C. & Bastos, R. (2003, maio a agosto). Os vivos são sempre e cada vez 
mais governados pelos mortos: Um estudo sobre desigualdades no morrer. Revista História, 
Ciência e Saúde – Manguinhos, 10(2), 683-702.

Mondzain, M-J. (2000). Iconic spaces and the rule of lands. Hypathia, 15(4), 58-76.

Reis, J. J. (1991). A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX. 
Companhia das Letras.

Silva, V. G. (2012). Concepções religiosas afro-brasileiras e neopentecostais. In J. B. B. Pereira 
(Org.). Religiosidade no Brasil (pp. 219-256). Edusp.

Teixeira, F. (2012). Faces do catolicismo brasileiro. In J. B. B. Pereira (Org.). Religiosidade no 
Brasil (pp. 23-36). Edusp. 

Ziegler, J. (1977). Os vivos e a morte: Uma “sociologia da morte” no Ocidente e na diáspora 
africana no Brasil, e seus mecanismos culturais. Zahar Editores.

Submetido em 17 de julho de 2024

Aprovado em 18 de maio de 2025


	_GoBack

